






La guerra cognitiva
en la agonía digital 4.0

Sentidos y horizontes de la comunicación comunal
en el tránsito hacia una humanidad nueva



Nicolás Maduro Moros
Presidente de la República Bolivariana de Venezuela

Ministerio del Poder Popular para Ciencia y Tecnología

Gabriela Jiménez-Ramírez
Ministra del Poder Popular para Ciencia y Tecnología

Carmen Virginia Liendo
Viceministra para Investigación  
y Generación del Conocimiento Científico

Raúl Hernández
Viceministro para el Desarrollo de las Tecnologías  
de la Información y la Comunicación

Danmarys Hernández
Viceministra para la Comunalización  
de la Ciencia para la Producción

Alberto Quintero
Viceministro para Aplicación  
del Conocimiento Científico

Francy Rodríguez
Presidenta del Fonacit

Mercedes Elena Chacín D.
Directora del Fondo Editorial Mincyt



La guerra cognitiva
en la agonía digital 4.0

Sentidos y horizontes de la comunicación comunal
en el tránsito hacia una humanidad nueva

Nerliny Carucí 
(editora)

Prologuista
Gabriela Jiménez-Ramírez

Autores
Luis Delgado Arria

Rafael Bautista Segales
Pedro Penso

Róger Garcés
Héctor Gutiérrez García

Luis Britto García
Carolina Escarrá Gil

Ernesto Wong Maestre
Zenobia Marcano Córdova

Erick Gutiérrez

Caracas-2025 

Fondo Editorial Mincyt
Colección Ciencia para la Comuna



© La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal
en el tránsito hacia una humanidad nueva
© Nerliny Carucí (editora)
© Ministerio del Poder Popular para Ciencia y Tecnología (Mincyt), 2025. 1.ª edición

Edición y corrección de textos
Nerliny Carucí

Equipo de apoyo editorial
Marlene Otero 
Karelly Olivares
José Tomedes

Ilustraciones
Malú Rengifo

Ilustración de portada
Malú Rengifo

Diseño y diagramación 
José V. Leal O.

Hecho el depósito de ley
Depósito legal: DC2025001703  
ISBN: 978-980-7755-56-6

Fondo Editorial Mincyt
Esquina El Chorro-Caracas
Teléfono: 0212-555.8363

Impreso en la República Bolivariana de Venezuela
Octubre 2025



Cite este libro de la siguiente manera: 

Carucí, N. (ed.) (2025). La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0. Sentidos y 
horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad 
nueva [Colección: Ciencia para la Comuna]. Caracas: Ministerio del Poder 
Popular para Ciencia y Tecnología.





Contenido

Prólogo 

Desafíos de una comunicación
para la vida en la era digital 
Gabriela Jiménez-Ramírez 				    1

Utopía como epifanía, comuna  
y guerra cognitiva occidental 
Luis Delgado Arria 					     29

El giro ético-crítico comunicativo 
frente a la guerra cognitiva 
Rafael Bautista Segales					     59

La confrontación en zona gris 
Pedro Penso						      77

Naturaleza, dimensiones y modos 
de la guerra cognitiva
Róger Garcés 						      93

Crueldad oligárquica, neonazifascismos  
y otras malas hierbas para bloquear 
la forma histórica naciente 
de la Comuna 
Héctor Gutiérrez García 				    109

Populismo, símbolos, lenguaje
 y rasgos del caudillo 
Luis Britto García					     159



Comunicación y pedagogía de una reforma 
constitucional para la nueva época 
Carolina Escarrá Gil					     177

Claves epistémicas del discurso 
del Comandante Eterno Hugo Chávez Frías 
en las transformaciones
revolucionarias de Venezuela 
Ernesto Wong Maestre					     209

La forma comunal familiar como anticipación 
objetiva del Estado comunal 
en Venezuela 
Zenobia Marcano Córdova				    227

Desafíos para una comunicación 
transformadora de la civilización del capital 
Erick Gutiérrez						     247

Epílogo
Hacia una descolonización 
de la comunicación en tiempos 
de crisis civilizatoria 
Nerliny Carucí						      269



13

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

Prólogo

Desafíos de una comunicación  
para la vida en la era digital

Para ellos, nuestras historias son mitos, 
nuestras doctrinas son leyendas, 

nuestra ciencia es magia, 
nuestras creencias son supersticiones, 

nuestro arte es artesanía, 
nuestros juegos, danzas y vestidos son folclore, 

nuestro gobierno es anarquía, 
nuestra lengua es dialecto, 

nuestro amor es pecado y bajeza, 
nuestro andar es arrastrarse, 
nuestro tamaño es pequeño, 

nuestro físico es feo, 
nuestro modo es incomprensible. 

Subcomandante Marcos Milpa Alta (2001)

El caos y el sin sentido existencial que promueven las guerras 
de quinta generación en el siglo xxi representan un punto de 

quiebre para pensar la vida y, con ello, la comunicación humana, 
más que en términos generacionales, en términos civilizatorios. 

En esta época de múltiples acontecimientos que reestructuran 
el (des)orden geopolítico mundial, los poderes corporativos 
le han atribuido a la psique 4.0 un rol central en el guion de la 
recomposición capitalista, para mantenernos atrapados en 
la modernidad, como si esta fuese el único camino posible para 
el «desarrollo» de los pueblos y países, a nivel global. 



14

Gabriela Jiménez-Ramírez

Para lograr los objetivos, el control de las mentes —la colonización 
mental— es permanentemente reiterado. En ese sentido, la guerra 
cognitiva constituye una de las expresiones más brutales de las 
guerras contemporáneas, impulsadas por el capitalismo, como vía 
de disciplinamiento general, para reafirmar la lógica de Occidente. 
Esta modalidad de guerra da entrada a procesos avanzados 
del desarrollo del capital y de su lógica de la producción. La 
transformación digital es la cara concreta de una nueva época, 
de reseteo cultural y de un «nuevo orden», que ha venido 
emergiendo desde hace tiempo, pero que con la inteligencia 
artificial generativa se concreta y se plasma, de manera material, 
en una concepción de sociedad tecnológica atada a preceptos 
modernos. El mundo cotidiano, ingenuo y obvio dentro del cual 
habitamos cada día pende más de este «proyecto» globalista. En 
el decir de Klaus Schwab1 —fundador y presidente ejecutivo del 
Foro Económico Mundial—:

La cuarta revolución industrial, finalmente, cambiará no solo lo que 
hacemos, sino también quiénes somos. Afectará nuestra identidad y 
todas las cuestiones asociadas con ella: nuestro sentido de privacidad, 
nuestras nociones de propiedad, nuestros patrones de consumo, el 
tiempo que dedicamos al trabajo y al ocio, y cómo desarrollamos 
nuestras carreras, cultivamos nuestras habilidades, conocemos gente, y 
nutrimos las relaciones. (2016, p. 1)

Poner sobre la mesa las implicaciones y consecuencias de la 
empresa civilizatoria colonial moderna de colonización cognitiva 
es una responsabilidad ineludible. Como escribimos en el libro 

1	 Schwab, K. (2016). The Fourth Industrial Revolution: what it means, how to 
respond. https://www.weforum.org/agenda/2016/01/the-fourthindustrial-
revolution-what-it-means-and-how-to-respond/ 



15

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

Capitalismo y cibercontrol. Configuración de (inter)subjetividades, 
imaginarios y repercusiones psicosociales2 (2022):

Queramos o no, estemos preparados o no, la industria 4.0 ya está aquí. 
Frente a ella, los pueblos y los Gobiernos tenemos el reto y el compromiso 
de estudiar y debatir los impactos de esta cuarta revolución industrial, 
que algunos denominan industria 4.0. Una pretendida revolución que 
nos introduciría, de lleno, en la era digital mundial y que está dirigida, 
principalmente, a mantener el modelo de crecimiento económico global, 

asociado a la continua reinvención de la sociedad del consumo. (p. 9)

Como nos indican los autores de esta obra que estamos aquí 
presentando, todos saben que el mundo está mal, pero pareciera 
que admitiéramos que el proyecto impuesto por el capital es el 
único mundo posible. Nuestro hermano Rafael Bautista Segales, 
uno de los invitados de este libro, lo describe de esta forma: «Lo 
que está sucediendo es una colonización ya no de la subjetividad 
de modo general, sino de la voluntad concreta. La lógica de la 
existencia ya no consiste en vivir, sino en sobrevivir a como dé 
lugar». Efectivamente, se trata de una guerra que apunta a que 
no haya convivencia ni poder comunal, sino que únicamente esté 
la opción de adaptarse al sistema y de adoptar sus patrones de 
pensamiento para sobrevivir individualmente. 

Frente a estas estrategias de aplanamiento y homogeneización 
culturales, repensar el contenido de la comunicación comunitaria 
es fundamental. ¡La comunicación sin enseñanza para la vida no 
tiene sentido comunal! Comunicar es dar la batalla de las ideas, 
construir comunidad y narrar(nos) desde lo que somos, con las 
letras, las voces, los saberes y los sentires de los pueblos que creen 
en la libertad y en el vivir bien en comunidad. Dicho de otro 

2	  Ediciones Mincyt. 



16

Gabriela Jiménez-Ramírez

modo: contar(nos) desde lo que siempre ha negado, marginado y 
dominado Occidente.

Hoy el desarrollo de la comunicación enfrenta el mayor de los 
desafíos: ¡el ético! Producir una comunicación para la vida no pue-
de desentenderse del hecho de que la lucha por la vida —más que 
una lucha material— es, principalmente, una batalla espiritual. 

Los pueblos tenemos la responsabilidad de crear una 
comunicación a imagen del futuro que deseamos, y que hacemos 
posible en el presente. Estamos en un punto de inflexión, que 
nos exige liberarnos de un proyecto civilizatorio que nos ha 
condenado a la no existencia y a la autodestrucción. 

El mundo ya no solo de la posverdad, sino del viraje  
transhumanista merece —me parece— una reflexión teórica y 
estratégica a la altura de los nuevos tiempos, que nos obligue a revisar, 
en profundidad, la estrategia imperialista para poder encarar nuestros 
propios desafíos desde una comunicación popular revolucionaria. ¿De 
qué manera la expansión de la agonía digital y la normalización de 
las redes de la angustia inciden en la vida comunitaria? ¿Cuáles son 
las concepciones de mundo que están presentes en la realidad digital? 
¿Qué borra la cultura digital? ¿Qué efectos psicocomunitarios trae 
consigo la guerra cognitiva? ¿Qué elementos prefiguran los matices 
ideológicos del mapa digital actual? ¿De qué manera la realidad de la 
nube determina nuestras formas de relación, nuestras formas de ver el 
mundo (y de estar en él), nuestros sueños y nuestras aspiraciones? ¿Qué 
significa la sociedad digital para la soberanía, la autodeterminación 
y la vida de los pueblos, y para la construcción de un mundo 
multipolar? ¿Qué pasa cuando las tecnologías que perseguimos 
están concebidas desde el interior de un proyecto civilizatorio 
de muerte, como es la modernidad? ¿Qué uso se le está dando 
a la inteligencia artificial?, especialmente cuando escuchamos 



17

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

las voces de Davos, por ejemplo, hablar del transhumanismo; es 
decir: el reemplazar a la humanidad tal como existe.

¿Qué consecuencias podría tener la industria 4.0 en la 
reproducción de la ecología planetaria? ¿Cuántos planetas Tierra 
necesitaríamos para democratizar estas tecnologías que hoy 
nos ofrece el capital, para hacernos creer que la tenencia o la 
acumulación de estos bienes materiales nos permite «vivir mejor»? 
Estas son otras preguntas que habría que hacerse. Por otro lado, 
en el momento positivo: ¿por qué (y cómo) construir sistemas 
tecnológicos y comunicacionales que tengan, en su fundamento, 
sentidos de humanidad? ¿Qué cosmovisiones y perspectivas 
necesitamos para desarrollar tecnologías interrelacionadas con 
formas de vida comunales?

El desafío de la conciencia comunitaria frente a la industria 4.0 
nos lleva, incluso, a reiterar el derecho de los pueblos a no ser digitales, 
y a no convertirnos en un dato; porque la comunidad no es un dato: 
es el modo como la vida se expresa. Este derecho debería revestir 
la mayor importancia ético-política, en el corazón de muchos de 
nuestros debates actuales, especialmente ante la superposición o el 
choque entre dos derechos eventualmente antagónicos. 

Para nosotros/as, la clave es la perspectiva ética crítica… ¡ética! 
Tiene que haber un prisma ético que fomente lo esencialmente 
humano y, a partir de allí, construir conocimientos, ideas, formas 
de poner en común, de comunicar; porque el tipo de mundo que 
ha producido tanto el conocimiento moderno/capitalista como la  
comunicación que la racionalidad moderna ha construido y 
desarrollado no sirven para la vida. El compromiso con una 
comunicación otra no solo se trata de cultivar la capacidad de 
innovar, crear, aprender, participar; sino de darles sentido ético al 
saber, a la educación, al aprendizaje, a las relaciones humanas, esto 
es, ¡darle sentido a la vida! 



18

Gabriela Jiménez-Ramírez

La comunicación, como un estar en común-unidad y como 
un acto pedagógico de la convivencia, debe hacer transitar un 
camino de reflexión dirigido a la acción y a la transformación, 
para vivir de una manera distinta, o sea, experimentar y 
reproducir la vida de otra manera, y ello significa realmente 
transformar nuestra subjetividad. Ante esta crisis civilizatoria 
—que, además es una crisis de conocimiento y, por tanto, una crisis  
de racionalidad—, tenemos por delante una tarea extraordinaria, pues 
la modernidad, de distintas formas, se ha hecho carne en nosotros, 
y muchas veces reproducimos esas mismas lógicas de dominación 
y de egoísmo, entre nosotros y con la madre tierra. Pensar en una  
comunicación comunal es hacernos cargo de la lucha antiimperialista, 
pero también confrontar al pequeño emperador que vive en 
nosotros/as, y ese es un trabajo cotidiano, familiar, comunitario, 
que tenemos que llevar a cabo. Nos corresponde autointerpelarnos: 
¿hacia dónde vamos a orientar la transformación con la 
comunicación que despleguemos? ¿Cuál es el sueño que nos 
va a ir guiando en la reconstitución de la comunidad de vida, 
en donde también está integrada la naturaleza como madre y 
—como dicen los maestros de la filosofía de la liberación— 
los ancestros, o sea, la historia nuestra? ¿Cómo nos enraizamos 
con esta historia comunitaria —de la cual somos hijos/as y 
producto— que empuñamos en las luchas cotidianas? ¿Cuál es 
la ética, la épica y la estética de una comunicación comunitaria?

Las respuestas que emerjan de ese pasaje reflexivo deben 
permitirnos transitar hacia la construcción de una cultura 
comunicacional comunitaria, por cuanto, como diría la connotada 
pensadora de nuestra América Ana Esther Ceceña, si queremos 
hacer comunidad, la comunicación la tenemos que pensar «desde 
nuestro nivel más íntimo de relacionamiento» y desde «términos 
intersubjetivos»: 



19

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

La comunicación es una relación entre dos, o más. Siempre va a 
ser intersubjetiva. Con la naturaleza, nos comunicamos en vía 
multidireccional. Naturaleza y sociedad se comunican con lenguajes 
distintos, pero sin jerarquías. La relación sujeto-objeto, característica 
del mundo moderno —sea del humano con la naturaleza, o sea entre 
humanos considerados de distinta categoría—, no es propicia para 
comunicarse. Ahí se dice, pero no se oye; no hay réplica ni posibilidad 
de intercambio; ¡no hay comunicación! La comunicación implica un 
tejido, un entramado donde todos aportan, y el resultado es siempre 
diferente a las enunciaciones iniciales. La comunicación lleva a pensar, a 
aprender, a corregir, a superar. Para que haya comunicación, se requiere, 
justamente,  reconocer al otro y reconocerse en el otro. Solo así podemos 
hablar de comunicación. (A. E. Ceceña, comunicación personal, 9 de 
septiembre de 2025)

Dar ese viraje implica tematizar —con la gentileza, paciencia, 
constancia y boniteza, como diría Paulo Freire, de escucharnos— 
acerca de cuál es el espíritu y cuáles son los imaginarios que debe 
contener una comunicación para la producción y el desarrollo de 
la vida, y especialmente cuál sería la subjetividad (la humanidad) 
detrás de esa comunicación. En este camino, el libro que acá 
compartimos es un esfuerzo intelectual de un grupo de pensadores 
y pensadoras de nuestra patria grande, que entrelaza lecturas, 
reflexiones, experiencias, prácticas y conexiones sobre los desafíos 
comunitarios que nos suscitan los procesos de colonización 
contemporáneos, administrados —desde las pantallas— mediante 
guerras psicológicas no tradicionales, las cuales van más allá de las 
emociones, los sentimientos y pensamientos, y llegan directamente 
al aparato psíquico e inciden en la estructuración del razonamiento/
pensamiento y en el formateo de la subjetividad humana. 

Página a página, La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0. 
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal profundiza 



20

Gabriela Jiménez-Ramírez

en algunas claves para superar la forma de sociedad moderna y 
construir formas de vida comunitarias. 

La presente obra inicia con un capítulo —del profesor e investigador 
venezolano Luis Delgado Arria— sobre la utopía, la comuna y la 
guerra cognitiva occidental. Desde un posicionamiento crítico, 
este escrito presenta un cuestionamiento al modelo civilizatorio 
moderno y una mirada oportuna a la necesidad de entender la 
comuna desde el desafío candente que nos plantea hoy la vida 
financiera/digital, por no decir la agonía digital: «Necesitamos 
preguntarnos qué es eso de una “vida digital” y entender la 
novedad y gravedad del momento histórico al cual estamos 
asistiendo, y que necesitamos transformar». A partir de allí, el 
autor articula la reflexión desde la lectura necesaria de nuestro 
tiempo, señalando algunas de las rupturas que la comunicación 
comunal debe conseguir en una apuesta de descolonización 
enraizada en los territorios, en diálogo con la sabiduría del 
pueblo autoconsciente y soberano, esto es, del pueblo que tiene 
conciencia en sí y para sí: 

Cada espacio comunitario […] debe gestar una nueva sensibilidad y 
una tematización de lo que se está transformando. […] Preguntémonos 
esto: ¿qué es y qué prescribe, como mandato apodíctico, la filosofía 
comunal, la ética comunal, la estética comunal, la épica comunal y la 
política comunal? 

En el segundo capítulo, el maestro descolonial boliviano Rafael 
Bautista Segales, en su texto «El giro ético-crítico comunicativo 
frente a la guerra cognitiva», recuerda que un diseño crítico 
del discurso tiene que saber sacar a la política de su entrampe 
meramente pragmático. Este filósofo andino de la liberación alerta, 
pedagógicamente, que hoy asistimos a un mundo completamente 



21

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

distinto, que amerita ser pensado y que debe ser asumido en 
un lenguaje político actualizado, que ponga en crisis las referen-
cialidades del pasado y posibilite abrirnos a enfrentar el nuevo 
tipo de aconteceres. Ello implica no solo hacer comprender en 
qué sentido y en qué direccionalidad está apuntando el llamado 
nuevo orden mundial y adónde nos conduciría este tipo de viraje 
transhumanista, sino también pensar qué significa la comunidad, 
y hacerla presente desde una conciencia anticipatoria, con senti-
mientos, emociones, deseos, voluntades. Para este pensador de 
los Sures globales: 

… la comunidad nos está demandando un pasado y una memoria 
histórica, que no ha muerto, porque, precisamente, ese ha sido el sitio 
desde el cual ha sido posible no solamente su sobrevivencia, sino su 
modo de inserción en el campo político, que siempre ha sido, en 
nuestros pueblos, la defensa de la forma comunidad. 

En esta apuesta vital por una comunicación comunitaria, el 
sentipensar originario adquiere relevancia y pertinencia para 
hacer frente al intento sistemático de la clase dominante por 
disciplinar/domesticar a una subalternidad que se presenta como 
tensión, desde lógicas populares que interpelan la irracionalidad 
del capital. En el marco de esta disputa, el investigador 
venezolano Pedro Penso presenta una descripción quirúrgica de 
los desafíos y avatares de la confrontación en zona gris, y su teatro 
de sombras, en el contexto de una guerra cuya única regla es que 
no existen reglas. Este especialista en historia insurgente subraya 
que una parte fundamental de la guerra no convencional, como 
mecanismo de la domesticación, en la pugna por el sentido y las 
subjetividades, es el ataque en enjambre: 



22

Gabriela Jiménez-Ramírez

… constituyen múltiples estrategias de agresión, que aplican sin 
sincronización. […] Esta modalidad de ataque —masivo y simultáneo— 
potencia no solamente la estrategia individual, sino que incrementa 
el impacto de todas las estrategias. Es de esta forma que han venido 
trabajando cuando aplican el cerco financiero, el estrangulamiento de la 
economía, las políticas migratorias, las narrativas de desconocimiento 
del Gobierno; todas están aplicadas de manera simultánea, sin 
coordinación necesaria.

El ataque en enjambre consiste en una modalidad de guerra 
multidimensional, que lleva a las personas a desear el fin de su 
sufrimiento, a cualquier costo. Este estado de desesperación es 
explotado, por el enemigo, para generar caos, desestabilización 
y sometimiento. Este disciplinamiento imperial —que opera a un 
nivel profundo y que está dirigido a neutralizar la voluntad de los 
pueblos que, como comunidades de vida, luchan por construir 
alternativas antisistémicas— se construye a partir del aplastamiento 
del otro, en una situación de desigualdad consumada. En el capítulo 
«Naturaleza, dimensiones y modos de la guerra cognitiva», del 
psicólogo clínico Róger Garcés, vemos cómo este conjunto de 
operaciones para manejar las mentes va constituyendo un modo 
especial de razonamiento, llamado percepción serial, que anula el 
juicio crítico y la sensibilidad humana:

… esa percepción serial, en la que continuamente el sujeto va recibiendo 
apabullante información, hace que veamos la vida como si fuera un 
juego de video.

Simplemente, recuerden a Súper Mario, que iba caminando, 
saltando por los edificios, se encontraba una espada, se encontraba 
una flor, una moneda, etcétera. Desde esta perspectiva, tanto las cosas 
buenas como las cosas malas tienen la misma valencia. Y nosotros lo 
asumimos así: nosotros estamos haciendo un informe que tenemos que 



23

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

entregar urgente, contestando los mensajes de WhatsApp, haciéndole 
cariño al perro, hablando con la esposa, haciéndole cariño al muchacho 
y almorzando; todo al mismo tiempo.

Este formateo del cerebro en la trivialización de la vida, en la 
indiferencia, en la rutina —que penetra todas las esferas y lleva a un 
extravío de la autoconciencia—, principalmente, conduce al desinterés 
por las causas o las interioridades de lo que pasa entre la gente, 
y a una postura ante la vida que no distingue entre lo esencial y 
lo irrelevante, o que tiende a confundir ambas cualidades; es 
decir: suprime la capacidad de sentipensar y, a la vez, potencia 
adicciones a los aparatos, y a sus redes e intrascendencias, con 
efectos profundos y abrumadores en la salud mental (un ejemplo 
es la intensificación del síndrome FOMO, «Fear Of Missing Out», 
traducido como «miedo a perderse algo»). El objetivo de la guerra 
cognitiva es propiciar que la gente «piense» muy simple o deje de 
pensar y deje de recordar, «además de ver todo “en blanco y negro”», 
como lo plantea detalladamente, desde un análisis historiográfico, 
el comunero y sociólogo venezolano Héctor Gutiérrez García, en 
el ombligo de este libro. A través de una revisión cautivante de la 
historia editada por la modernidad y el capitalismo, el autor nos 
sumerge en los nexos entre cristiandad, imperialismo, dictaduras y 
nazifascismos. La importancia de este des-cubrimiento es proponer 
que, «con memoria y conciencia popular», nos toca colectivamente 
defender las revoluciones nuestroamericanas y de los otros Sures 
globales, «frente al panamericanismo y a los neonazifascismos, 
en todas sus formas de paramilitarismo, violencia, manipulación 
religiosa y crueldad oligárquica».

Justamente, como parte de la defensa cognitiva, el maestro 
Luis Britto García, en el sexto capítulo, nos presenta una 
antología de símbolos, lenguaje y rasgos fetichizados del poder, 



24

Gabriela Jiménez-Ramírez

que permiten reflexionar sobre la corrupción originaria de lo 
político y los riesgos que surgen de una comunicación colonial  
—fomentada desde liderazgos autorreferentes—, en la que la figura 
del pueblo aparece solo como ficción y pantalla: «El dirigente 
[puede mencionarse] unas tres veces a sí mismo por cada vez 
que se ocupa del pueblo». En este escrito, se hace referencia a un 
concepto de la teoría política latinoamericana que ha tenido una 
larga militancia, populismo, que, en general (aunque hay otras 
acepciones), se utiliza con un valor fuertemente despreciativo y 
de estigma sobre aquellos gobiernos que dicen mandar en nombre 
de un cuerpo social, y recurren al mensaje «tradicional popular», 
aunque, más allá de esa ideología, lo que sigue dirigiendo la vida 
es el interés particular de la clase dominante. El autor alerta sobre 
el peligro de ser avasallados por la lógica burguesa y los intereses 
corporativos; también enfatiza la necesidad de recuperar 
experiencias políticas y comunicacionales que mantengan viva la 
figura de un pueblo empoderado. 

El séptimo capítulo, de la politóloga Carolina Escarrá Gil, 
aborda la pedagogía de una reforma constitucional para una 
nueva época comunal, cuyo contenido actualice los postulados 
sobre el nuevo tipo de sociedad o conglomerado humano a 
construir y, por consiguiente, permita tener un correlato sobre 
la comunicación política y la defensa cognitiva de los pueblos, 
en correspondencia con las grandes transformaciones que se 
promueven en Venezuela, en el marco de la crisis estructural 
del capitalismo global, de la escalada imperialista y fascista, y en 
medio del despliegue de la política globalista de digitalización. 
Esta investigadora nos recuerda que la revolución es «un 
proceso permanente de transformación, mediado por visiones 
de mundo y horizontes en disputa», para construir el mundo 



25

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

que soñamos y que anticipamos en el hoy. Ello implica hacer 
diagnósticos metageopolíticos globales, que dejen al descubierto 
la confrontación de modelos, y las crisis actuales. 

¿Cómo debe ser la comuna? ¿Por qué es importante hacer 
irreversible el socialismo, desde lo comunal (si todavía tiene 
sentido el socialismo)? ¿Cómo posicionar el deseo de comuna en 
el marco estratégico del pensamiento político del pueblo? ¿Cómo 
conmover a las juventudes? Son algunos de los temas que aborda 
Ernesto Wong Maestre, en el octavo capítulo de esta obra. Este 
internacionalista cubano insiste en el compromiso subversivo de 
(re)pensar la comunicación y el discurso político; pues «muchas 
veces se cree que el mensaje va a tener su significado en la gente, 
pero faltan datos, elementos de un mensaje, sobre todo cuando se 
omite el porqué». En su texto «Claves epistémicas del discurso del 
Comandante Eterno Hugo Chávez Frías en las transformaciones 
revolucionarias de Venezuela», se posiciona la autocrítica como 
categoría política de las revoluciones, que permite que «las 
transformaciones vayan por donde deben ir». En todos esos 
procesos, media la comunicación, pero no la comunicación sin 
apellido, sino la que plantea el maestro Wong:

… la comunicación estratégica de naturaleza comunal, porque es ella 
la que se conforma como sujeto y componente del bloque histórico 
revolucionario. Su célula de comunicación está en la relación del que 
habla con el que interpreta, con el que comprende, con el que tiene que 
transformar la realidad.

He allí la comunicación como un estar-en-comunidad, en el 
entendido de que la comunidad no es algo que se conoce: es algo 
que se construye y se vive con el otro. Es un hacer autoconsciente, 
que debe ser capaz de reconstruir nuestra propia subjetividad, en 



26

Gabriela Jiménez-Ramírez

el encuentro con el prójimo. Precisamente, el noveno capítulo, de 
la comunera y politóloga Zenobia Marcano Córdova, nos llega con 
significativos aportes en este sentido. En el texto, titulado «La forma 
comunal familiar como anticipación objetiva del Estado comunal 
en Venezuela», Zenobia da cuenta de algunas contribuciones desde 
la de(s)colonialidad orientadas a tejer una comunicación para criar 
comunidad. Esta docente venezolana hace mención de la premisa 
bautística de hacer familia no solo con la familia biológica, sino 
entre humanos y con los otros parientes (la madre tierra y los 
ancestros), como parte de las tradiciones culturales y espirituales 
que contienen la comunalidad, en su matriz epistémica y sus 
horizontes de sentido; cosmovisiones que contrastan con el mundo 
que nos ha vendido el capital, en sus cuerpos discursivos, en sus 
estéticas, en sus épicas, en sus imaginarios: 

… [y que] ha operado todo un sistema de propaganda que oculta la 
explotación del ser humano y de la naturaleza «como recursos y como 
mercancía», así como la normalización de esas prácticas destructivas 
para ambos —por ejemplo, usar y desechar [o reciclar] plásticos a 

diario, como si se tratase de «necesidades naturales»—.

Finalmente, el comunero e investigador ecofeminista Erick 
Gutiérrez hace una reflexión crítica descolonial en torno a los 
desafíos para una comunicación transformadora de la civilización 
del capital. En su texto, encontramos opciones comunicacionales 
y relacionales que invitan a vínculos humanos en los que se abren 
posibilidades de aprendizaje para formar(nos) y mirar(nos) desde 
un lenguaje comunal y desde prácticas comunitarias, en las que la 
visión del prójimo es espejo de la vida singular y fibra para tejer 
entramados, horizontes de sentido, vida y convivialidad entre 
humanos y no humanos:   



27

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

Vamos a soltar los teléfonos; vamos a jugar dominó, pelotica de goma; 
a leer libros y otras cosas, para ver si comprobamos que —como lo 
expresa Santiago Castro-Gómez— «estas prácticas comunicacionales 
como experiencias decolonizantes pueden aportar elementos para una 
comunicología del Sur, al construir modos otros de existencia basados 
en lo comunal-relacional, haciendo surgir narrativas otras, mundos 

otros y, consecuentemente, comunicaciones otras».

Como vemos, hay mucho que estudiar y avanzar en el 
nivel de elaboración filosófica, teórico-política, conceptual de la 
comunicación comunal en la era de la «nube». Los temas no se 
agotan en un libro, ni en los abordajes mediáticos. Necesitamos 
hacer del debate de la comunicación un asunto real y 
verdaderamente comunitario, que nos permita lo que Hugo Chávez 
repetía: «Marchar hacia lo humano […]: lo humano integrado a 
lo natural, porque somos parte de la naturaleza, obviamente». En 
tiempos de una crisis civilizatoria abrumadora, descolonizar y 
reinventar la comunicación implica una transformación cultural, 
de conocimiento, percepción, sentimiento e imaginación. 
Estamos convencidos de que, además de la soberanía tecnológica, 
hay que contar, principalmente, con una soberanía cultural; 
porque el proyecto moderno/capitalista ha colonizado nuestras 
agendas, nuestras subjetividades y nuestras voluntades de vida. 
¡El saber vivir en comunidad es el modelo que, como horizonte, 
da (y debe dar) sentido a nuestro andar!

Gabriela Jiménez-Ramírez
Vicepresidenta sectorial para Ciencia, 

Tecnología, Ecosocialismo y Salud
Ministra del Poder Popular para Ciencia y Tecnología









31

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

31

Utopía como epifanía, comuna  
y guerra cognitiva occidental

Luis Delgado Arria1

Que la belleza que está frente a mí me haga avanzar
Que la belleza que está tras de mí me haga avanzar

Que la belleza que está sobre mí me haga avanzar
Que la belleza que está debajo de mí me haga avanzar

Que la belleza que está a mi alrededor me haga avanzar
Estrofa del Klédze hatal (canto chamán navajo)

Una comunidad existe solo en la medida en que se repiensa, 
se re-siente, se examina y se proyecta utópicamente. Para 

decirlo en los términos metafóricos de nuestros antepasados 
—es decir: de nuestros pueblos originarios—, una comunidad 
es siempre una comunidad de vida que produce y autoproduce 
su existencia en la medida en que, como campesinos, cuidamos 
y regamos lo que somos, podamos lo que nos impide retoñar; 
y en que abonamos y fructificamos lo que estamos siendo y lo 
que hemos de ser. Las consideraciones que aquí presento vienen, 
en ese sentido, como una majadería de lo impensado, de lo  
«por ahora», como decía Chávez, de lo inacabado. Este texto 
no busca ser un escrito académico, sino una llana invitación al 
diálogo en comunidad epistémica, a la conversación.

Además de la presentación oral, quise preparar un texto escrito 
pues, como aprendimos de Marx, debemos intentar hacer siempre 
el pasaje dialéctico de la idea a la mano, de las intuiciones e ideas 
sueltas al cuerpo de conceptos y categorías, al documento, para 



32

Luis Delgado Arria

propiciar el chisporroteo del debate con otras ideas y posiciones. 
Estas páginas constituyen así la síntesis de una ponencia que 
dibujamos desde la oralidad, para que ustedes hoy y mañana 
puedan revisarla, con más detalle y mejor sentido crítico, porque 
la oralidad nos exige otro tipo de discursividad y de interacción.

Lo primero que buscamos es comenzar a desbrozar el tema 
de la comuna en el contexto presente, del siglo xxi y de nuestro 
aquí, situado y concreto, en Venezuela. Porque entender la 
comuna, en Venezuela y en el año 2025, supone abordarla desde 
el desafío candente que nos plantea hoy la economía financiera/
digital, la vida financiera/digital, por no decir la agonía financiera/
digital. Necesitamos preguntarnos, en profundidad, qué es eso de 
una «vida digital». Y debemos preguntarnos, entonces, hacia qué 
paraje o laberinto civilizatorio nos está arrastrando este proyecto 
civilizatorio, atravesado de personificaciones del capital disfrazadas 
de inteligencias artificiales, que buscan hoy suplantarnos como 
sujetos y sujetas protagonistas de la historia. Por tanto, debemos 
auscultar el paisaje de ruinas devenido fetichismo financiero-digital 
de la vida que nos están programando a percibir, a escuchar, a 
sentir, a vivir… o a pesadillar como única utopía. Para mí, en el 
plano personal, les confieso, ha sido una experiencia realmente 
desoladora contemplar a mi hijo, quien desde primaria 
estudiaba en un colegio —por cierto, del Estado— en donde, 
por lo menos, 8 de cada 10 niños de primaria y de secundaria, 
en lugar de estar compartiendo durante los recreos con sus 
compañeros —jugando básquetbol o volibol o pelotica de goma, 
como jugábamos nosotros cuando éramos niños, en nuestros 
recreos—, estaban, zambullidos y cabizbajos, en su gélida pantalla 
—apenas si se movían—. Hoy día observamos este fenómeno en 
gran cantidad de niños, incluyendo a mi hijo menor, quien hasta 



33

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

33

los 14 años no era capaz de practicar ningún deporte, pues no 
había logrado desarrollar las habilidades y destrezas mínimas 
indispensables para conseguirlo. Un adolescente que, hace tres 
años, cuando tenía 13 años, me confesó: 

—Papá, en toda mi primaria y en todo mi bachillerato, he 
sufrido la experiencia triste de no haber logrado hacer ni un solo 
amigo.

Esa experiencia, ese «mundo de vida», es el mundo cósico/
mercantil/digital, despojado de mundo humano, que el capital, 
como sujeto sustitutivo de la humanidad, está induciendo e 
imponiendo. Es precisamente ese mundo-sin-mundo al que nosotros 
tenemos que diagnosticar, desentrañar, criticar y derrotar. Porque 
la guerra cognitiva produce muchos tipos de víctimas. Pero las 
primeras y principales víctimas son las más indefensas: nuestros 
niños, nuestras niñas, nuestros bebés, nuestras criaturas. Tenemos 
hoy cada vez más bebés que, al año o dos años de nacidos, ya 
están zambullidos por dos, cuatro y hasta diez horas diarias en un 
teléfono celular, una tableta o un videojuego de violencia, cuando 
no, de simulación de carnicerías o matanzas como abreboca de 
la naturalización del genocidio. Esta guerra contra la cognición 
genuinamente humana no tiene nada de ingenua, fortuita o 
divertida. En lo absoluto. Una guerra contra la cognición es 
una operación de privación programada de la intencionalidad, 
de la percepción, de la atención, de la memoria histórica y de la 
voluntad de lucha transgeneracional. Como aprendimos de nuestros 
profesores de derecho, hay circunstancias agravantes de todo delito, 
y los cinco agravantes del delito son precisamente: premeditación, 
alevosía, nocturnidad, superioridad física y agavillamiento. Esta 
guerra cognitiva presenta y objetiva todos y cada uno de esos 
agravantes del delito. Por lo que tenemos necesariamente que 



34

Luis Delgado Arria

deducir que, en esto que vivimos o, más bien, que malvivimos hoy, 
no hay nada de fortuito o democrático.

Por ello, quiero agradecer el horizonte epistémico que construye 
la presentación de nuestro compañero psicólogo de la liberación 
Róger Garcés, quien llamó la atención sobre el desafío que nos 
plantea el mundo desde la mediación de la pantalla; la ponencia del 
profesor Pedro Penso Sánchez, quien nos hizo un mapeo de cómo 
esta comuna está teniendo que parirse a sí misma en el marco 
adverso de una nueva generación de guerra inmisericorde, de orden 
irrestricto, de privación cognitiva y de (des)orden geopolítico. Sin 
una nueva y pertinente mirada geopolítica y una nueva visual de la 
revolución epistémica que enfrentamos, no podemos entender nada 
en absoluto de lo que estamos sufriendo y desafiando. Queremos 
agradecer al profesor e investigador Luis Britto García, quien nos 
brindó, asimismo, un recorte de cómo esta guerra cognitiva se hace, 
se ha venido y se sigue librando muchas veces a través de nuestras 
visiones fetichizadas de la vanguardia, del liderazgo, de lo que hasta 
hace pocas décadas nos dijeron aquí que eran nuestros patrones, 
nuestros jefes, nuestros amos o caciques. Personificaciones del 
colonialismo que se transformaron y naturalizaron, con el tiempo, 
en nuestros taitas o caudillos regionales, defensores casi siempre de 
la continuidad de la sujeción. Y, por supuesto, queremos agradecer 
el recorte que, desde la decolonialidad raizal, fundada en nuestros 
pueblos originarios nos ha hecho nuestro compañero investigador 
Erick Gutiérrez. Pero, bueno, quiero comenzar precisamente por 
un enfoque que siempre me critica mi camarada Pedro Penso, 
nuestro brillante director de Investigación, que es con ciertas 
infidencias autobiográficas.

¿Por qué quiero incurrir en el pecado venial del discurso 
autobiográfico? Porque la guerra cognitiva, pero también el pasaje 



35

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

35

dialéctico hacia una nueva y genuina comunidad de vida —que es, 
por definición, siempre una comunidad de creación y de crianza— 
se cumplen en la vida concreta y singular de cada uno de los que 
estamos aquí. Estamos intentando imaginar, hablar y sentipensar 
la comuna y desde la comuna; pero necesariamente desde la 
maraña de determinaciones y contradicciones históricas que nos 
ha impuesto la civilización racista, clasista, genocida, biocida, 
patriarcal, jerárquica y epistemicida del capital y de su paisaje 
cultural, la modernidad burguesa. Entonces, por ello mismo, 
quiero comenzar por confesarles que, hace precisamente tres años, 
una hermana mía me decía: 

—Luis, tengo que hacer una ponencia sobre el tema de la 
comuna. ¿Será que tú me puedes ayudar a pensar ese tema? 

Y yo le contesto: 
—¡Caramba, Carol!, de verdad que yo me he metido con otros 

temas, con semiología, análisis crítico del discurso, decolonialidad, 
literatura y cultura latinoamericana, teorías del arte, teoría política, 
etcétera; pero precisamente ese tema específico de la comuna, de 
verdad que eso yo no lo manejo, nunca lo he trabajado.

Entonces, bueno, estábamos en eso de cómo buscar a otra 
gente que, de verdad, sí supiera del tema, pues obviamente no era 
yo quien la podía ayudar. Pero mi hermana Carol se queda un 
instante pensando y, de pronto, me recrimina:

—Luis, pero… ¡por favor, mira! Tú, hoy en la mañana, llevaste 
a Isabela al colegio donde hace su primaria. Después, transportaste 
a Oriana para su colegio donde cursa bachillerato. Al rato, 
estuviste buscando en un libro de química algunos conceptos 
para ayudar a Jorge Luis con su tarea. Posteriormente, estuviste 
diagnosticando el carro porque se había averiado y había que 
echarle aceite y revisarle unos ruidos. Después, te fuiste a comprar 



36

Luis Delgado Arria

los medicamentos de mi mamá. Y ahorita estás aquí conmigo 
viendo cómo hacemos con la ponencia. ¡Eso es la comuna! ¡Lo 
que tú has hecho toda la mañana es hacer comuna!

Preguntémonos, entonces: ¿cuál es la primera comuna? Me 
lo tuvo que aclarar mi hermana menor: La primera comuna es 
nuestra familia. La familia por la cual estamos haciendo sacrificios, 
relación significativa, relación de acompañamiento, relación 
sagrada, relación de acomunamiento, relación de entreayudarnos, 
relación con sentido, relación en y para la cotidianidad; pero 
una cotidianidad en perspectiva también histórica y universal. 
Porque, si no hay familia —y nosotros en Venezuela, primero 
que todo, somos familia—, si no hay experiencia de vida de y 
en familia, ¡no hay nada! Mi hermana me dio esa bofetada. Y yo 
quiero confesarles aquí que eso me hizo a mí comenzar a pensar 
de otra manera el tema de la comuna.

Porque, como diría mi santo padre, Luis Delgado Alvarado, el 
que piensa siempre lo mismo nunca piensa nada. Hay que repensar 
entonces cada cosa, repensar siempre y de mil modos todo lo que 
hemos hecho y lo que seguimos haciendo. ¿No es eso atreverse 
a parir, criar y revivir una revolución en un tiempo presente? 
Entonces, le agradezco a mi hermana Carol Delgado Arria que me 
haya dado esa bofetada epistémica…, porque me permite hoy aquí, 
con todos ustedes y junto a ustedes, comenzar a tomar la palabra.

La presentación oral de la que hacemos síntesis aquí la intitulé, 
pretenciosamente, «La utopía como epifanía, la comuna y la 
guerra cognitiva occidental contra Venezuela». Y lo primero que 
quiero decir es lo siguiente: Galeano nos señalaba que la utopía 
es un horizonte dialéctico, paradójico. Es un horizonte en el que 
nosotros siempre vamos caminando hacia un lugar. Pero que, 
apenas lo alcanzamos, ese lugar, que era nuestra utopía a alcanzar, 



37

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

37

se mueve. Es decir: como horizonte dialéctico que es, a medida 
que nos aproximamos, se nos vuelve a alejar. Pero precisamente 
ese movimiento de Sísifo tiene el valor de que es precisamente lo 
que nos permite caminar. Pero, asimismo, respecto de las utopías 
tenemos que estar, pues, muy cuidadosos, porque siempre las 
utopías están, como todo, asociadas a sus contrarios, en este caso, 
a los utopismos: aquello que no podemos lograr, aquello que no 
es objetivamente realizable en nuestra historia objetiva, como 
totalidad concreta.

De modo que, así como construimos las utopías, tenemos 
también que tener cuidado porque, de igual manera, también 
construimos los utopismos. Así como surgen y hacen vida las 
diferencias y las tendencias dentro de los partidos, se producen 
también las desviaciones y las anemias partidistas. Así como 
producimos acciones y políticas de vanguardia, producimos 
también su contrapartida fetichista: los vanguardismos… 
Y así con cada concepto y cada categoría. Por ello, también 
debemos decir que hay que hacer y, al mismo tiempo, parir 
epistémicamente la comuna. Pero hay que tener cuidado de 
esos falsos comunalismos o comunitarismos que terminan en lo 
que denunciaba el profesor Luis Britto García, en cacicazgos; en 
neotribalismos, como veía Michel Maffesoli; en vanguardismos, 
como advertía Lenin; en estadolatrías, como advertía Rigoberto 
Lanz; o en epistemes burocráticas, como denunciaba Hugo 
Zemelman. En definitiva, en desviaciones, narcisismos políticos, 
maquiavelismos de aparato, políticas de zancadilla y banalidades 
y alevosías de toda especie.

En definitiva, donde se impone el sujeto moderno por sobre el 
cielo o sobre la dimensión horizóntica comunitaria transformadora, 
como la llamaba Hugo Zemelman, allí se descomunaliza el mundo 



38

Luis Delgado Arria

humano; y, en consecuencia, necesariamente, la praxis política 
revolucionaria. Por esa razón, quiero comenzar con esto. Bueno… 
ya he dicho que voy a comenzar como tres veces, ¿verdad? Vamos 
entonces a continuar. 

Hay un muy pedagógico, revelador y poco conocido pasaje 
de la vida política de Hugo Chávez que me relató a mí el gran 
camarada y compañero Manuel Grillo.

Estaba Chávez recién salido de la cárcel tras recibir la amnistía 
de la IV República. Entonces, un día, Chávez resolvió irse a hacer 
su primera gira política por el interior del país. Era la primera 
vez que iba a hacer una conferencia en un pueblo del estado 
Portuguesa —no lo recuerdo ahora con certeza—. Se fue Chávez, 
en un Volkswagencito prestado, acompañado del gordo Barreto. 
Se fue muy animado Chávez a incursionar, de lleno y por primera 
vez, en la política electoral; y, con la mínima comitiva que cabía 
en ese carrito, llegaron al pueblo. Cuando llegaron adonde Chávez 
iba a dar aquel primer discurso político electoral, se consiguieron 
que la plaza Bolívar estaba completamente desértica. No había 
nadie. Pregunta, entonces, Chávez: 

—Bueno, ¿y qué pasó aquí? ¿No hicieron la convocatoria? 
—Sí, comandante —contestó uno de los organizadores 

políticos de izquierda de aquel pueblo—, pero es que toda la 
gentecita está en este momento en la iglesia porque es la hora de 
la misa. 

—¡Ah, bueno, entonces hay que esperar a que la gente salga 
de misa para hacer el discurso! —contesta Chávez, y enseguida 
pregunta—: Bueno, pero ¿y dónde vamos a hacer el discurso? 

Entonces, Chávez observa: 
—¡Caramba, gordo!, aquí no hay buena acústica; esta plaza 

es muy descampada. Ve a ver si te consigues el megáfono que 
metimos ahí en el Volkswagen. 



39

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

39

Bueno, Barreto, saca el megáfono; cuando Chávez se dispone a 
probarlo, se da cuenta de que el megáfono no funciona. ¿Por qué? 
Porque no tenía pilas... ¡Detallazo!: ¡le faltaban las pilas!

Chávez le dice: 
—¡Caramba, gordo!, búscate a alguien por aquí en este 

pueblo que te pueda vender unas pilas. Hay que ponerle las pilas. 
Tenemos que cargarnos las pilas. 

Entonces, se va el gordo, con su paso de galápago, ¡tú sabes!, a 
buscar las pilas. Y, bueno, regresa al buen rato y dice: 

—Bueno, sí, aquí están las pilas, Hugo. Pero… fue un chambón. 
Tuve que caminar como 15 cuadras, bodega tras bodega, para 
conseguir estas fulanas pilas. 

Y Chávez le contesta:
—Mira, gordo, ¿y dónde vamos a hacer el discurso?
—Bueno, Hugo, será desde esta tarimita. Sí, desde esta 

tarimita..., porque fue lo que conseguí. Es chiquita, pero es todo 
lo que pudimos conseguir aquí.

Y le responde Chávez:
—¡Mira, gordo!, lo que pasa, lo que realmente pasa contigo es 

que tú no te la crees. Tú no crees que, desde esta tarimita y desde 
este humilde pueblo, nosotros podemos y vamos a hacer una 
revolución nacional y continental. ¡Tú no te lo crees…! Y ese es 
precisamente tu gran problema.

Comienzo con esta historia, pues esto es comenzar por lo  
importante. Una revolución es precisamente algo que no es obje-
tivamente posible. Es una realidad que, de alguna manera, anida 
en el ámbito de lo imposible, en el ámbito de lo inimaginable, en 
el ámbito de lo objetivamente irrealizable. Eso es, justamente, lo 
que es una utopía, ¿no es así? ¿Y cómo se resuelve el problema o 
acertijo de la utopía? Lo que nos dicen todos los políticos de de-



40

Luis Delgado Arria

recha, los filósofos de la derecha, los epistemólogos de la derecha 
es, precisamente, que la política es la ciencia de lo posible.

Preguntémonos: ¿qué es lo que, en profundidad, nos están 
diciendo? Vamos a comenzar por el primer gran maestro de 
esta revolución, que es nuestro hermoso y ejemplar pueblo. 
Precisamente el más humilde, el más acorralado nos ha dicho —y 
nos sigue diciendo durante todo este tiempo de período especial, 
agravado por la economía digital— que la política es el arte de 
hacer posible precisamente lo imposible. Porque ¡vaya si ha sido 
literalmente inimaginable e imposible derrotar esta guerra de V 
o VI generación que nos han hecho a los humildes! ¡Vaya que 
ha sido objetivamente inmisericorde! Los mismos teóricos de 
la derecha estadounidense han declarado que la operación 
de inteligencia y de guerra que hemos librado contra Venezuela 
ha tenido una extensión y eficacia equivalente a una guerra 
convencional. No dicen que ha sido equivalente al lanzamiento de 
una conflagración nuclear, pero no resulta exagerado afirmarlo. 
Lo confiesan ellos mismos. ¡No lo decimos nosotros! ¡No lo digo 
yo! Lo dicen los mismos teóricos y operadores de la guerra contra 
Venezuela desde los Estados Unidos.

En estos días, yo estaba sacando una cuenta sobre lo que nos han 
robado a nosotros, los venezolanos, más lo que nos han impedido 
producir, y la suma de estas dos variables es 1,4 veces superior al 
monto total que invirtió Estados Unidos para recuperar a toda 
Europa tras la Segunda Guerra Europea —mal llamada Segunda 
Guerra Mundial—, con el programa aquel conocido como el Plan 
Marshall. Tal es la envergadura del latrocinio o de la rapiña que 
nos han infligido aquí a nosotros. Y, pese a toda esa operación 
de desfalco milmillonario que nos han perpetrado, este pueblo 
—sabio, bravío y paciente— ha resistido.



41

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

41

¿Cómo ha resistido? Ha resistido desde esa dimensión inasible, 
incomprensible, indescifrable pero cotidiana que nuestro pueblo 
llama la fe en Jesucristo, la fe en Bolívar, la fe en María Lionza y 
la fe en José Gregorio Hernández, entre otros. Ha resistido por 
la esperanza indestructible en la vida y en el vecino/compadre 
o en la vecina/comadre de toda la vida, y en la utopía sagrada 
y nuestra de cada día. Es la utopía que se despliega como una 
mañana reverente, a la vez cotidiana y misteriosa, mágico-religiosa 
y milagrosa. Por eso traigo a colación, hoy, categorías que no 
provienen de las ciencias políticas, ni de la epistemología ni de 
la filosofía clásica de raíz helénica: son categorías claramente 
teológicas y religiosas entrelazadas y brotadas de un imaginario 
criollo/barroco y abigarrado/popular. 

Sí. Esta política que estamos haciendo aquí no es tan imaginable 
o realizable en la historia objetiva como en una narrativa real 
maravillosa, devota/popular y utópicamente construible desde el 
día a día de los descamisados de siempre. 

¡Fíjense esta anécdota! Cuando Chávez y sus compañeros 
de pelotón recién iniciaban los debates políticos sobre el 
país —todavía no se había producido el 4 de Febrero—, a los 
soldados insurgentes les llegó una filtración de un informe de 
inteligencia durante el gobierno de Carlos Andrés Pérez que 
rezaba literalmente: «… [un] movimiento insurgente en ciernes, 
que se llama Movimiento Revolucionario 200… porque hay 200 
oficiales en ese grupo». Años después, Chávez declaraba: 

—Nosotros nos reíamos, porque ellos creían que éramos 200; 
y la verdad es que nosotros para esa época no llegábamos ni a 20.

Una lección de cómo, desde un pequeño grupo de menos de 20 
personas —que, a lo mejor, ascendía solo a 11 o 12—, se construye la 
utopía revolucionaria. Esos 11 o 12 patriotas venezolanos estaban 



42

Luis Delgado Arria

intentando soñar, pensar y, luego, protagonizar y convocar a una 
profunda revolución nacional, regional y hasta mundial. O, por 
lo menos, algunos de esos 12 tenían ese gusanito revolucionario; 
uno de ellos era Chávez. Entonces, tal cual vemos en el caso 
venezolano, la revolución tiene una dimensión, una explicación 
y una estatura que no es siquiera imaginable a partir de teorías o 
categorías científicas occidentales y modernas. El parir la utopía 
de una revolución no es una praxis sola ni básicamente racional 
o cuantificable. La revolución es una creación heroica, que no 
pueden entender los economistas modernos, que no pueden 
entender los especialistas en encuestas, propaganda o mercadeo; 
que, en su vida, pueden siquiera espumar los burócratas.

Esa aspiración a lo inenarrable, a lo «imposible», no quiere 
decir en lo absoluto que todo lo genuinamente revolucionario sea 
romántico o que nazca de un «lecho de rosas», o recale en él. Para 
clarificarlo, veamos otro pasaje de Chávez que me parece tiene 
mucho que ver con la utopía y con la epifanía. Pero voy a intentar 
explicar antes lo que me parece que es la epifanía.

Hay una primera epifanía en las Sagradas Escrituras en la que 
Jesucristo asiste a unas bodas. Estaba muy jojoto Jesús para hacer 
política. Tenía, no sé, menos de 30 años, algo así. Asistieron Jesús 
y su madre, la Virgen María, a unas bodas, las bodas de Caná, en 
Galilea, y resulta que, a mitad de la boda, se acaba el vino. Y la 
Virgen María le dice a su hijo: 

—Jesús, se acabó el vino. Por favor…, ¡haz algo! 
La Virgen María sabe que su primogénito es también el 

hijo de Dios. Le dice: Se acabó la bebida a mitad de celebración. 
¿Cómo hacemos? Están en pleno sacramento del matrimonio, y 
a esta pareja joven, que está haciendo su ceremonia religiosa en 
comunidad, se le ha acabado el vino y así no se puede continuar la 
celebración. No puede proseguir el rito sagrado del matrimonio 



43

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

43

sin que se libe el vino. Y entonces Jesús le reprocha a su madre: 
—Madre, ¿por qué me pides esto? ¡Este no es aún mi momento! 

¿Por qué me pides esto si este no es el momento de yo salir a la 
vida pública? Por así decirlo —en términos criollos—: Todavía no 
estoy preparado para ir a disputar la alcaldía en Galilea.

Entonces, María La Virgen le dice a los que están sirviendo: 
—Acérquense a Jesús y hagan lo que él les diga. 
María no confronta a Jesús. Entonces, los que están atendiendo 

se acercan al joven, y le preguntan: 
—Jesús, ¿qué hacemos? 
Y él les responde: 
—Bueno, agarren esas 20 tinajas que están ahí vacías y 

llénenlas de agua. 
Ellos las llenan de agua; y seguidamente Jesús les dice: 
—Ahora sirvan el vino.
Entonces, los meseros que las llenan van a las botijas, y 

constatan que tienen 20 tinajas llenas no solamente de vino, sino 
del mejor vino. Y comienzan a servir ese vino.

Esa es una expresión epifánica, la primera expresión epifánica 
de nuestro señor Jesucristo, cuando transforma el agua en vino. 
¿Qué dice Franz Hinkelammert —considerado por algunos 
como el Marx del siglo xx— sobre este tipo de pasaje? Respecto 
de otro pasaje epifánico ulterior de Jesús, cuando Yahveh hecho 
hombre realiza la multiplicación de los panes y los peces. 
También era una celebración: había una gran cantidad de gente, 
no había alimentos para tanta gente, ni vino. Y, entonces, Jesús 
hizo el milagro de la multiplicación de los panes y los peces. 
Y se pregunta retóricamente Hinkelammert: ¿Qué fue lo que 
hizo Cristo? ¿Realmente hizo una operación alquímica de 
transformar, de multiplicar unos pocos panes y unos pocos 



44

Luis Delgado Arria

peces en una enorme cantidad para que comiera hasta saciarse 
toda esta legión de gente reunida? Hinkelammert concluye: Lo 
que hizo Cristo no fue una multiplicación aritmética. Lo que 
hizo Cristo seguramente fue que llamó a las mujeres y les dijo: 
Pidan a los que estamos aquí que todos pongan lo que trajeron 
en una mesa común; y las mujeres que repartan todo lo que 
acomunemos equitativamente, de modo que todo el mundo 
coma y todo el mundo beba. Y lo que hicieron las mujeres fue 
el milagro de que todo el mundo comiera y bebiera. Y, mutatis 
mutandis, preguntémonos: ¿no es eso lo que ha hecho aquí 
nuestro presidente Nicolás Maduro con los bonos de la Patria 
y con las bolsas CLAP (bolsas de alimentos provenientes de los 
Comités Locales de Abastecimiento y Producción)?

Maduro hizo el milagro de que aquí no se desatara una  
hambruna, una fratricida guerra civil, una tribulación, una 
migración más grave de la que, en efecto, nos indujeron, y cuyas 
consecuencias aún sufrimos. Ese ha sido y es el milagro, un milagro 
cotidiano. Pero, si nosotros no construimos los debates, los 
encuentros, los conceptos y las categorías epistémicas y teológicas 
 populares nuestros para entender lo que aquí ha pasado, las  
variables epistémicas, las categorías de interpretación del nuevo 
sujeto psicopático perverso —que describe Erick Gutiérrez como 
el capital—, nosotros no podemos entender ni la envergadura ni 
el estatuto de lo que aquí hemos hecho y que seguimos haciendo. 

Entonces, otro pasaje paradójico pero revelador es cuando 
Chávez hace una confesión sobre un evento que él vivió en pleno 
paro-sabotaje petrolero. Sucede como algo que viene de una 
dimensión que no sabemos de dónde. Es una dimensión de lo 
sagrado. Chávez nos cuenta que, puesto él en medio de esa grave 
angustia, sin petróleo que vender, sin gasolina que expender, 
sin energía eléctrica en muchos sitios, con el flujo de bienes y 



45

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

45

servicios interrumpidos, con la familia —que es todo el país— en 
una situación de indefensión casi total, Chávez nos relata que él 
resuelve irse a la casa de una humilde mujer de barrio, una mujer 
valientemente hermosa. Chávez nos narra que se va a esa casa 
humilde, y la negra lideresa le increpa:

—¡Mira, Hugo!, yo estoy aquí cocinándole un arrocito a mi 
marido, que es lo único que tenemos: y, como no tenemos gas, 
como no tenemos querosene y como no tenemos leña, yo le 
serruché las patas a una mesa de madera que tenía aquí; y estoy 
con esa madera haciendo un fogón para prepararle el arroz, el 
arrocito a mi marido, que está enfermo. 

Y la negra encara a Chávez: 
—Chávez, si yo, en medio de mi pobreza y acorralamiento, 

estoy haciendo este sacrificio para no rendirme, ¡tú no puedes 
renunciar!, ¡tú no puedes dejarte derrotar por esta operación! ¡Tú 
tienes que ir hasta lo último!

Chávez reconoce haber recibido esta lección imborrable del 
poder popular encarnado en esa sabia mujer morena, durante 
una vocería presidencial televisada, en vivo y directo, ante todo el 
país. Chávez bien pudo habérsela callado. Pudo haber comentado 
este pasaje en un entorno íntimo... ¡Pero no! Resolvió realizar 
esta confesión ante el país entero. Y podemos preguntarnos: 
Bueno, ¿qué estaba haciendo Chávez allí en esa casa humilde? 
Chávez estaba recibiendo la inspiración y la hostia sagrada en 
un pasaje epifánico en donde Dios, por intercesión de esa mujer 
morena, estaba diciéndole a Chávez cómo devenir vanguardia, 
cómo aprender a ser vanguardia, precisamente en medio de 
las más graves dificultades. Estaba enseñándole a Chávez a ser 
vanguardia, a ser presidente no de una nación, sino de una 
revolución inmisericordemente asediada. Y Chávez después dice: 



46

Luis Delgado Arria

Yo voy a enseñarle a la vanguardia de esta revolución qué es y 
cómo ser vanguardia a la altura de este pueblo.

Devenir vanguardia es no descender —como nos han dicho 
siempre— a los sótanos donde yace, ignorante y anémicamente, 
el pueblo. ¡No!, por el contrario: ser o devenir vanguardia es 
ascender al cielo prefigurado y horizóntico que anticipa, y adonde 
vive y fructifica, cotidianamente el pueblo. Devenir vanguardia 
es ascender hasta ese gran maestro que ha aprendido todas las 
más grandes y graves lecciones de la vida en las catacumbas 
del sufrimiento, desde la crucifixión de la exclusión, desde los 
latigazos de la humillación. Toda epifanía brota de un viacrucis 
previo que lo justifica y, por tanto, lo santifica. 

Entonces, ¿qué nos dice Gramsci sobre la producción de las 
vanguardias emergidas del seno sabio de los pueblos? Gramsci 
nos dice una cosa reveladora: Una revolución debe producir 
dos tipos de intelectuales orgánicos. El primero es el que crea la 
gran teoría; por ejemplo, Marx. El segundo intelectual orgánico, 
según Gramsci, es el que traduce esa gran teoría en términos 
tales que el pueblo logre entenderla, acompañarla y encarnarla. 
¿Qué fue lo que hizo Chávez? Hizo una entremezcla de esas dos 
praxis dialécticas. Porque Chávez también creó teoría, también 
fue un epistemólogo, también fue un filósofo y un teólogo de 
la liberación. Pero también y, sobre todo, devino e hizo una 
traducción fenomenológica de la obra de Marx, de Engels, de 
Lenin, de Dussel, entre otras. Chávez antes de ser presidente, 
pero, sobre todo, después de asumir la primera magistratura, 
leyó y citó a Dussel, a Lenin, a Maneiro, a Neruda, a Trotski, a 
Hinkelammert, a Marta Harnecker, a Mészáros, entre otros. Pero, 
sobre todo, lo más difícil, Chávez leyó, encarnó y citó al pueblo. Les 
pregunto yo, aquí hoy a ustedes, mis compañeras y mis compañeros 



47

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

47

de nuestra vanguardia política: ¿quiénes de los que estamos aquí 
hoy estamos haciendo la tarea política y epistémico teológica que 
nos legó, como ejemplo de vida y de compromiso, el comandante 
Chávez? ¿Quiénes aquí —como lo hizo Chávez— nos estamos 
trasnochando para leer y releer a Jesús de Nazaret, a Buda, a Víctor 
Hugo, a Andrés Eloy Blanco, a Gandhi? Tenemos hoy que releer 
a Marx en sus textos inéditos; porque una revolución no se hace 
solo ni principalmente con eventos estrepitosos y voluntarismos 
pueriles: una revolución se hace, sobre todo, produciendo entre 
todos, también, los quiebres epistémicos y existenciales con la 
racionalidad de vasallaje y de muerte, que encarna e impone cada 
día y de modos diferentes el capital. 

Como nueva comunidad epistémica, es fundamental asumir 
que, para liderar, necesitamos entender primero la novedad 
y gravedad del momento histórico al cual estamos asistiendo, y 
que necesitamos transformar, transformándonos en un mismo 
movimiento dialéctico a nosotros mismos. Magna tarea que en 
lo absoluto es comprensible con base en las teorías, categorías 
y conceptos históricamente producidos en el siglo xx y lo que 
va del xxi. Tenemos que producir las nuevas teorías, la nueva 
epistemología, los nuevos conceptos y las nuevas categorías 
para intuir, bosquejar, describir, dialectizar y transformar la 
historia. ¿Y cómo, con qué y con quiénes hacer esta revolución 
epistemológica, fenomenológica, teológica y, además, estética? 
Como citaba Chávez obsesivamente a Jesucristo, en este respecto: 
«El que tenga ojos que vea, el que tenga oídos que escuche». 
Hay que tener —lo repetía Chávez— los ojos muy abiertos y los 
oídos muy atentos a lo que está enseñándonos este pueblo, y que 
nosotros tenemos que traducirlo para, después, también hacerlo 
carne y sangre utópica en el nuevo, grave y decisivo momento 



48

Luis Delgado Arria

histórico que asistimos y en el nuevo tsunami y parto civilizatorio 
que, entre todos, estamos, a la sordina, produciendo.

¿Qué nos advertía, entonces, Chávez? Veamos esta metáfora 
cognitiva, tan del gusto de los abogados del capital: «El hombre 
es lobo del hombre». Pero ¿qué dice Rafael Bautista Segales al 
respecto? Se pregunta Segales: «¿Quién ha visto alguna vez a un 
lobo devorando a otro lobo de su manada?». Pero, con esa 
metáfora cognitiva, han convencido a millones en el mundo 
de que los seres humanos, los hombres y las mujeres somos y 
seremos seres, en definitiva, condenados y predestinados a 
depredarnos mutuamente, tal como hacen cotidianamente los 
psicópatas. Se demanda —y se sacraliza— que la vida humana es 
para chulear, lucrar, estafar y devorar al otro, al prójimo. Se nos 
vende a toda hora, por medios de comunicación occidentales 
y muy especialmente por las redes pornodigitales, que la vida 
es para depredar al prójimo, al que está más cerca, al igual y, 
con más razón, al que está por debajo —¡y se nos convence de 
ello!—. Esa racionalidad despojada de relación ética y sagrada 
con el prójimo es el grado cero de la negación de lo humano. 
Esta racionalidad es y está precisamente a contrapelo de la ética 
comunitaria, de la estética comunitaria, de la épica comunitaria, 
de la política comunitaria, de la epistémica relacional y de la 
erótica celebratoria comunitaria.

Preguntémonos esto: ¿qué es y qué prescribe, como mandato 
apodíctico, la filosofía comunal, la ética comunal, la estética 
comunal, la épica comunal y la política comunal? Prescribe 
aprender a vernos y a tratarnos todos como seres humanos, como 
hermanos, como iguales. Es no tanto celebrar las diferencias, 
como prescribe el multiculturalismo posmo, cuanto abrirnos a 
aprender de toda la diversidad, la discrepancia y de lo distinto del 



49

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

49

otro. Presume —como diría en algún momento Marx— la praxis 
de pedirle a cada cual según sus capacidades; y de dar a cada 
cual según sus necesidades. Esa formulación, aparentemente tan 
simple, es briosa: es poderosa, es liberadora… es revolucionaria. 
Yo estoy aquí con ustedes porque, en una oportunidad, hace más 
de 20 años, recuerdo que estaba viendo un programa de Aló, 
presidente; y Chávez dijo: 

—Aquí hay algunos compañeros, del gabinete y del 
gobierno, que me dicen que yo soy el gran comunicador. Pero 
¡un momentico!: ¿cómo es ese asunto? ¿Qué? ¿Me van a echar 
todo ese cacho de agua de la comunicación a mí solo? ¡¡No… 
no… no… no… y absolutamente no!! ¿Qué vamos a entender 
por comunicación? Yo tengo que aclarar esto porque hay una 
confusión de conceptos. Aquí todos los revolucionarios y todas 
las revolucionarias tenemos una misión comunicacional. No 
me van a echar todo eso a mí… todo ese muerto a mí. Algunos 
tendrán que hacer su aporte a la comunicación desde su 
comunidad, en su espacio, en su fábrica, en su ministerio. Otros 
lo harán en su alcaldía, en su gobernación. Otros lo harán a nivel 
nacional, porque son diputados, porque son autoridades; pero no 
me pueden echar ese cacho de agua solo a mí. 

Por eso, yo me dije a mí mismo —cuando Chávez explicó eso—: 
¿Por qué yo —que he estudiado en el exterior; que algo manejo el 
inglés, el portugués, el italiano y el francés; que he estudiado, por 
años, análisis crítico del discurso; que estoy aprendiendo de mi 
comunidad— no asumo mi lugar también como vanguardia en 
la comunicación? Ahí tenemos un ejemplo de la conciencia en sí 
y para sí de la relación. La epifanía se produce cuando el maestro 
popular que lee las necesidades del pueblo le enseña al otro cuál 
es su lugar, su trinchera: esa es la inmensa lección que nos dejó 



50

Luis Delgado Arria

Chávez a nosotros, y la que nos han dejado a nosotros los grandes 
epistemólogos de la liberación, comenzando por Jesús de Nazaret.

¿Qué desafío tienen, entonces, los nuevos comunicadores? 
Tenemos que repensar la comunicación social, empezando 
por extirparle ese remoquete de «social». ¡La comunicación 
tiene que ser comunitaria! ¿Y qué es la comunidad? Hay que 
comenzar por ahí: ¿qué es la comunidad? Una persona, un 
ser humano que no tiene claridad sobre qué es la comunidad, 
¿cómo va a ser comunidad en su ministerio, en su trabajo, en su 
empresa? La comunidad comienza con la comunidad familiar, la 
comunidad de barrio, la comunidad de trabajo, la comunidad de 
comunicación. Entender la comunicación comunitaria es asumir 
la comunalidad, la espiritualidad, la humanidad, y la opción 
preferencial por los más pobres, abandonados y perseguidos de la 
tierra: aquello que nos conecta con todos los seres humanos y los 
seres no humanos vivientes en este mundo; porque también están 
nuestros ancestros, están nuestros dioses, está nuestra madre 
tierra, nuestro padre sol, nuestro padre cielo. Todo eso es lo que 
nos constituye como una comuna, esto es, como una comunidad 
de aprendizaje y de crianza de la vida.

Cada espacio comunitario también debe gestar una nueva 
sensibilidad y una tematización de lo que se está transformando. 
No solo hay que decir cómo, en determinada comunidad, se está 
produciendo un buen pan, sino también cómo se está produciendo 
una nueva subjetividad en los panaderos y las panaderas que están 
allí, de quienes habitan junto a la panadería, de los niños que 
comen ese pan y del nuevo tipo de pan, verdaderamente nutricio, 
que se está —más que consumiendo— compartiendo. Y, bueno, 
hay otra dimensión de la comuna: la relación entre hombres y 
mujeres, que también debe transformarse. Tenemos que establecer 



51

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

51

un nuevo contrato social, político y erótico; no solo un nuevo 
contrato entre seres humanos, sino un contrato civilizatorio que 
funde relaciones realmente y genuinamente fraternas y dignas. 

En este punto, recuerdo un poema de Bertolt Brecht. Yo 
soy poeta y, por eso, me la paso leyendo, entre otros, a Brecht. 
Es un texto en el que él narra la historia de un hombre que, en 
plena Edad Media, un día decidió volar. Ese hombre elaboró un 
aparato con unas cosas que parecían unas alas, y se las adosó en 
los brazos. Entonces, se montó en lo alto de un risco y se lanzó del 
peñasco con esas cosas que parecían alas… Como era de esperar, 
el hombre se precipitó y se estrelló contra el suelo. Un obispo 
que venía pasando —dice en el poema Bertolt Brecht— concluyó 
que, evidentemente, ningún hombre jamás podrá volar, pues los 
hombres no estamos hechos para volar.

Michael Lebowitz, un prominente marxista canadiense —todavía 
vivo—, gran epistemólogo, usa esa metáfora del hombre que no 
pudo volar —porque voló con una cosa que parecían alas, pero no 
eran alas—, y aduce Lebowitz que es lo mismo que están diciendo 
siempre los abogados del capital sobre el socialismo. Están 
diciendo que el socialismo no es una utopía, sino un utopismo, 
una ficción, algo tan absurdo y peligroso como irrealizable. 
Aquí entramos al tema de la necesidad de imaginar y de tejer la 
utopía: tener conciencia de cuál es la necesidad de la utopía y 
cómo hacemos la transición al socialismo, porque, como diría en 
una oportunidad Fidel Castro, nosotros cuando llegamos aquí 
creíamos que no sabíamos cómo era la cosa, creíamos que alguien 
tenía una fórmula de cómo hacer el socialismo; pero, cuando 
asumimos el poder del Estado, nos dimos cuenta de que no había 
recetas para hacer el socialismo.

Cada pueblo entonces, debe parir y debe cuidar y criar el 



52

Luis Delgado Arria

socialismo a su modo, a su manera, con sus recursos materiales, 
con sus mitos, con sus ritos, con sus creencias, con sus hábitos, con 
sus relaciones, con su acervo histórico y también, hay que decirlo, 
con la consciencia de su bestial enemigo histórico, conspirando 
siempre ahí al lado. Porque Cuba ha tenido un enemigo histórico 
prácticamente en la nuca, durante toda su historia; y nosotros 
—no en la nuca, pero muy cerquita también—, en la espalda. 
Entonces, esa es la gran pregunta: ¿ser o no ser? ¿Qué es ser 
venezolanos? ¿Qué es ser latinoamericanos? Entonces, ¿qué dice 
Hugo Zemelman respecto de la utopía? Dice: La utopía es aquello 
que no es posible, pero que, por efecto de la voluntad y la poesía 
de los pueblos, deviene posible, concreto, novedoso, ruptural, 
histórico.

Eso nos conecta con aquello que buscaba comunicarnos, en 
clave secreta, Hugo Chávez cuando nos dijo, aquel imborrable 4 
de febrero de 1992, su por ahora. Preguntémonos qué significa el 
por ahora. Por ahora es un todavía no es posible, pero entre todos 
algún día lo vamos a hacer. ¿Cómo lo vamos a hacer posible? 
No lo voy a hacer posible solo yo. Lo vamos a hacer posible cada 
uno de nosotros, con el aporte que cada uno le hagamos a la 
revolución y a la transformación de cada uno de nosotros mismos. 
Con el concurso protagónico de nuestras familias, de nuestros 
camaradas, en el puesto de trabajo, desde la computadora, desde 
su micrófono, desde su programa de televisión y, así, con cada 
uno de nosotros desde nuestros respectivos espacios. 

A nosotros se nos ha dicho que el socialismo es un socialismo 
científico, cientificista, exacto, preciso, que alguien tiene una 
fórmula secreta, casi mágica; y la verdad es que la fórmula secreta 
pasa por una operación o una transición a ciegas —que es lo que 
yo digo—: nosotros, como pueblo, como comunidad, pasamos 



53

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

53

del estadio de la resiliencia al estadio de la resistencia; y, de este 
estadio, ascendimos… y recalamos en una categoría que yo llamo 
el de la irreductibilidad. Por eso, nadie va a poder con nosotros si 
seguimos produciendo comunidad en cada coyuntura histórica. 

La irreductibilidad es que aquí, como han siempre dicho y hoy 
todavía dicen nuestras madres: «No importa lo que aquí pase. Si 
se va el hombre de la casa, yo corro con mis muchachos y los 
levanto, y los voy a hacer profesionales. ¡No sé cómo voy a hacer, 
porque yo no tengo los medios materiales para lograrlo, pero lo 
voy a hacer!». Esa apuesta sin correspondencia en la materialidad, 
sin correspondencia en las condiciones objetivas, materiales, esa 
correspondencia profética —como diría Walter Benjamin— es lo 
que nosotros estamos viendo y constatando aquí en la política 
desde abajo, del país en su conjunto. Es una de las expresiones 
en las cuales nosotros vemos como la base inmaterial, la base 
subjetiva también tiene capacidad de producir una nueva 
objetividad, nuevos medios y nuevos modos de producción de la 
vida material, en comunidad. 

Si Marx —como se nos ha dicho— hubiera creído que el 
socialismo era una mera producción de una base material 
mediante la sola edificación cósica de empresas y de industrias, 
si él hubiera creído eso, no le habría dedicado y consagrado el 
dolor de él y de toda su familia para investigar y escribir El capital, 
que es, en definitiva, un bien subjetivo, una praxis de cultura. La 
obra El capital es una fructificación subjetiva: no es una fábrica de 
tornillos o zapatos. Lo que quiero decir es que Chávez construyó 
un horizonte de la nueva Venezuela desde su sensibilidad como 
campesino, como provinciano, como hombre que conocía el ciclo 
solar de las estaciones agrestes del llano, como veguero. Y recuerdo 
siempre lo que decía un prominente italiano, que se llama Cesare 



54

Luis Delgado Arria

Pavese, quien decía que toda literatura sin provinciales carece de 
fuerza. Hay que decirlo siempre: toda política sin la dimensión 
de nuestra provincialidad carece de fuerza. ¡Vaya si Chávez nos 
enseñó a nosotros a ponerle fuerza a la política a través de una 
construcción de una provincialidad que devino universalidad! 
Seguramente Chávez nunca se leyó a Pavese —igual, no le hizo 
falta—; pero fue un gran productor de metáforas cognitivas con 
aptitud para entender y alumbrar cómo continuar ascendiendo 
en la lucha utópica hacia el cielo de los justos. Entonces, hay que 
ver que lo que ha hecho el presidente Maduro es introducir a la 
revolución la magnificencia de esas otras praxis subversivas y 
metáforas cognitivas y epistémicas que también nos constituyen; 
precisamente las que tienen que ver con la forma provinciana 
popular de vivir la cultura provincial y la cultura campesina 
en las periferias de las ciudades: nuestras barriadas. Hablamos 
de la experiencia de vida campesina provinciana con la salsa 
brava, con el merengue, con la cumbia, con el vallenato, con la 
champeta, con el tijereteado… con las expresiones de nuestros 
salseros bravos, de nuestros raperos revolucionarios; toda esa 
dimensión viene a completar la otra dimensión que consuma la 
nación, en su polifonía provinciana y nacional popular. Y hay un 
ejército de nuevos epistemólogos de la liberación —que por ahí 
los llaman poetas de barrio y de provincia—, que tienen toda una 
profusa producción de metáforas que no solo sirven, sino que son 
imprescindibles para pulsar, conceptuar y proseguir esta lucha. Las 
editoriales La Espada Rota, La Hoja de la Calle y Zócalo Editores, 
entre otras, han publicado a una enjundiosa parte de ellos. 

Uno de ellos fue mi hermano Efraín Valenzuela. Y voy a leerles 
hoy un texto, en este cierre, para que veamos cómo se invierte 
el lugar que históricamente les han asignado los capitalistas a 



55

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

55

nuestros barrios, presentándolos como el lugar de la humillación, 
el lugar de la negación, el lugar de lo asqueroso, de lo podrido, 
de lo pobre, de lo paupérrimo… de lo que no debe ni puede ser. 
¿Cómo describe y define Valenzuela en este poema a Caricuao, 
concretamente al sector de barrio donde él hizo vida, la UD3? 
El poema que también da nombre al libro se intitula Letras de 
asfalto; y dice así:

En mi barrio los pipotes de basura son sonoros 
y algo de pestilencia erótica me anima. 

Cada familia tiene su loco 
y las viejas utilizan un poco de flor y de lejía para espantar nostalgia  
						       [de otros tiempos.

En mi barrio las muchachas son asiduas visitantes de la maternidad 
y nunca se les conoce marido. 

Te amo cada vez que desde el bloque 50 me llamas a la radio  
				                [para hacerme saber que existes. 

Mi memoria se impregna de ese olor a escaleras cruzadas sexualmente.

En mi barrio no falta la ruda ni el sancocho 
y la provincia se llama Cruz de Mayo y Décima Espinela.
 
El portugués del abasto también le tiene fe a Santa Bárbara 
y siempre prende una velita para que su hijo llegue a general. 

En mi barrio, los poetas hablan a mordiscos, 
no escuchan Bach, 



56

Luis Delgado Arria

prefieren el feeling de Guadalupe Victoria Raymond 
y las descargas de Milton Cardona.

La rumba disipa las nostalgias y el anís nos despierta a los demonios. 

En mi barrio, mi barrio es de pinga, 
todo el mundo bebe, todo el mundo debe y todos pelamos bolas. 

Somos orgullosos y sabios, buscando guarapo, semilla y aché.

En mi barrio, hasta para beber hacemos elecciones. 

Cuando no hay disparos en mi barrio es que están tumbando el gobierno. 

Todos somos buhoneros, profesores, curas y mendigos.

No sé qué harían los gobiernos sin los votos de los barrios. 
En mi barrio, edificios y ranchos son la urbe entera.

Somos expertos transeúntes de escaleras, 
por eso las piernas de nuestras féminas son las más sabrosas de la tierra. 

Todos somos amantes, pedimos la bendición y la música siempre está 	
						        [a alto volumen.

Aquí la gente muere bailando. 

En mi barrio, por donde se le mire, es una cabilla. 



57

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

57

Por eso le escribo estas letras de asfalto.









61

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

61

El giro ético-crítico comunicativo 
frente a la guerra cognitiva

Rafael Bautista Segales1

Entender la comunicación como una comunicación para la 
vida (más allá del paradigma instrumental, que convierte 

a la comunicación en mera información), y la discursividad 
política en el contexto geopolítico contemporáneo, supone un 
marco de interpretación que no parta de referencias pasadas, sino 
que vislumbre que estamos viviendo un mundo completamente 
distinto al que conocíamos y al cual responden los conceptos y 
las categorías que nos son familiares. Es tiempo de generar una 
conciencia abierta a los retos actuales, para saber enfrentar la 
metamorfosis y los tipos de complejidad que está desarrollando la 
colonialidad en pleno colapso civilizatorio de Occidente. 

En el presente, hay una ausencia demasiado evidente en muchos 
pensadores —sobre todo, los que se llaman decoloniales—: una 
falencia epistemológica en la producción de una batería renovada 
de conceptos y categorías; esto nos conduce, por ejemplo, a no 

1	 Escritor y pensador boliviano. Estudió Música, Literatura y Filosofía. Es  
director de El Taller de la Descolonización y de la Comunidad de Pensamiento 
Amáutico, en Bolivia. Forma parte del Consejo Editorial del Bolivian Studies 
Journal, de la Universidad de Pittsburgh, EE. UU. Ha publicado más de 20  
libros, entre los cuales cabe destacar: Hacia una constitución del sentido  
significativo del «vivir bien» (2010); Hacia una fundamentación del pensamiento 
 crítico (2011); Del mito del desarrollo al horizonte del «vivir bien» (2018); El 
tablero del siglo xxi. Geopolítica des-colonial de un orden global post-occidental 
(2019); Hacia la universalización de los códigos del «vivir bien» (2025).  
Correo electrónico: rafaelcorso@yahoo.com. 



62

Rafael Bautista Segales

poder advertir el problema al cual nos está llevando la inteligencia 
artificial, el paradigma posindustrial y el transhumanismo. Desde 
que el discurso decolonial, especialmente el que viene del norte de 
América, se ha puesto de moda —académicamente hablando—, 
se ha insistido de manera reiterada en una especie de desmontaje 
crítico acerca del pasado: del cómo han sucedido los procesos de 
colonización. Con ese tipo de referencia, se hace alguna verificación 
de continuidad histórica en el presente. Pero dejamos de lado un 
hecho inobjetable: si estamos viviendo un nuevo tiempo y los 
procesos de colonización no han tenido, o no tienen, una continuidad 
unívoca, sino que estamos en presencia de algo inédito, como es 
el paradigma postindustrial y transhumanista, la descolonización 
también tendría que tomar en cuenta ese nuevo tipo de referencias 
para reformular su propia batería de conceptos y categorías. 

Hacer explícita esta experiencia requiere tematizar y describir 
los tránsitos categoriales-existenciales; porque, por ejemplo, no es 
lo mismo —y es necesario mostrarlo— la guerra mediática —de 
esto se puede hablar mucho— que la guerra cognitiva, tampoco 
el tránsito que esto supone; porque, si los medios básicamente 
se instalan en el mundo de la posverdad, como la culminación 
de las consecuencias que produce la guerra mediática, en la 
guerra cognitiva aparece ya no una alteración, sino un formateo 
completo de la subjetividad humana, de la voluntad de vida. Es 
decir: los procesos de colonización se han sofisticado de tal forma 
que necesita uno dotarse de un nuevo conjunto de conceptos que 
describan estos pasajes para hacer evidente, hacer inteligible esta 
nueva realidad, que, incluso de modo virtual, se está apoderando 
de la subjetividad humana, lo que llamamos, sobre todo, la 
subjetividad social, esto es, el sujeto reducido a individuo liberal, 
como núcleo de aquello que se constituye en sociedad.



63

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

63

Ahora, muchas veces he reiterado la necesidad de no confundir 
sociedad con comunidad. Este entendimiento, esta no confusión, 
hoy día es más apremiante; de lo contrario, vamos a seguir 
atrapados en el paradigma liberal —y del cual estamos viendo los 
problemas a los cuales nos conduce esa confusión—, sobre todo en 
el ámbito de las decisiones y las apuestas políticas y económicas. 

En Bolivia —que tiene un Estado, que se denomina 
plurinacional, con el que se buscaba la superación del concepto 
de Estado-Nación de carácter liberal—, el nuevo Estado, 
plurinacional, tenía que ser un Estado más allá del Estado liberal, 
más allá del concepto Estado-nación. Pero uno de los fracasos que 
estamos viendo en torno a la administración de ese tipo de nuevo 
Estado es que, como no se entiende en qué consiste el liberalismo 
como paradigma, como ideología prototípica del tipo de individuo 
que produce la modernidad, entonces, el Estado plurinacional 
queda simplemente en una nueva denominación de lo mismo de 
siempre. Es, básicamente, la reiteración de ciclos del mismo tipo 
de Estado que se van reformando a sí mismos, pero sin nunca 
cambiar ni tampoco transformar sus estructuras vitales.

Del mismo modo, para nosotros, ahorita la colonización 
se constituye en una base desde la cual es posible formatear 
este nuevo tipo de subjetividad social en el ámbito mundial. 
Estar, fundamentalmente, preso, atrapado en el laberinto de la 
incertidumbre, del miedo, y en la imposibilidad de poder salir, de 
poder dotarse de opciones reales, alternativas o posibilidades que 
desmientan la única posibilidad que aparece ante nosotros, que es 
la continuidad de la modernidad y de Occidente —que también 
es otra categoría que hay que saber precisar— como único mundo 
posible. Pero nuestros procesos podrían caer en ese tipo de fracaso 
si es que la parte pensante de nuestros procesos no es capaz de 



64

Rafael Bautista Segales

establecer las diferencias, mostrar los pasajes epistemológicos, 
categoriales, y hacer posible una derivación política de todo lo que 
significa esto.

Porque de nada nos sirve andar pensando realidades sin ninguna 
implicación política, y eso —digamos— es básicamente, también, 
una de las imposibilidades reales que aparecen cuando nuestra 
propia deformación nos condiciona en la lógica sujeto-objeto, 
y de ahí no se puede salir simplemente remitiéndose a autores 
críticos, sino que es algo que uno debe plantearse, incluso de modo 
existencial, como una superación en torno a su propia percepción 
de la realidad. No nos olvidemos —siempre lo señalamos a partir de 
Hinkelammert— que los marcos categoriales inciden sobremanera 
en la forma de interpretar el mundo que uno tiene enfrente. 
Entonces, hoy día, con la guerra cognitiva, lo que está sucediendo 
es una colonización ya no de la subjetividad de modo general, sino 
de la voluntad concreta. La lógica de la existencia ya no consiste en 
vivir, sino en sobrevivir a como dé lugar.

Alguna vez decíamos: una revolución no se hace solamente con 
verdades; una revolución se la hace con voluntades, con deseos, 
con sueños, incluso se hace una revolución con no verdades. O 
sea, una revolución es un conjunto de un desiderátum que es capaz 
de congregar, en sí mismo, esta capacidad que tiene el ser humano 
de poder trascenderse a sí mismo. Si uno no es capaz de describir 
la revolución como un hecho místico, o sea, trascendental, 
en sí mismo —un hecho que pueda, incluso, abrirle la propia 
subjetividad humana a ese tipo de relación novedosa, y hasta 
revolucionaria, que uno podría tener de modo trascendental con 
el otro, en términos mayores (así como Emmanuel Lévinas habla 
del otro infinito; es decir: el tener una relación con la eternidad, 
que es una vivencia que se la produce en la propia experiencia 



65

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

65

y que es capaz de transformar la vida de uno, de tal forma que, 
después de esa experiencia, uno no es ya el mismo, nunca más)—; 
si no somos capaces de hacer que la revolución promueva este tipo 
de experiencia, una revolución queda enmarcada simplemente 
como un hecho político pedestre.

La lucha de metanarrativas, para nosotros, es relevante, porque 
el 50 % de la lucha política es lucha discursiva. Un diseño crítico del 
discurso político tiene que saber sacar a la política de su entrampe 
meramente pragmático, meramente político, en el sentido de 
políticas, e instalarnos en el concepto mismo que define lo político 
de la existencia como aquel tipo de apuesta vital que hace posible 
transformar y darle contenido a la propia estructura moral de los 
actores y de los sujetos. Por lo tanto, cuando yo estoy hablando en 
estos términos —ya ustedes se estarán dando cuenta—, tendría 
que estar yo definiendo, uno por uno, todos los conceptos que 
estoy manejando, ya que no los estoy manejando en el mismo 
sentido con el que usualmente se emplean estos conceptos. Por 
ejemplo, el concepto de discurso, el concepto de discurso político, 
el concepto de crítica, el concepto de diseño crítico. Sin embargo, 
necesito expresarme en esos términos, porque básicamente ese es 
el lenguaje que se maneja en las ciencias sociales y en la filosofía. 
No podría yo hablarles de nuevos conceptos completamente 
novedosos, ¡porque no me entenderían!

Entonces, ese tipo de lenguaje sigue siendo, para nosotros, el 
lenguaje universalista, en el sentido impuesto por Occidente, por 
el mundo moderno, y que no nos podemos evadir fácilmente de 
él. Pero sí podemos empezar a inyectarle nuevos contenidos para 
que en nosotros aparezcan también, como trincheras de lucha, 
el uso significativo, la semántica de estos términos… y el cómo 
producir, dentro de ellos, transformaciones categoriales que nos 



66

Rafael Bautista Segales

lleven a hacer inteligible lo que realmente está aconteciendo en 
la realidad y está transformando —y trastornando también— la 
percepción que tenemos de la realidad misma. Ustedes conocen, 
por ejemplo, a Yanis Varoufakis, quien habla del tecnofeudalismo 
y habla de esa realidad de la «nube» como un nuevo campo para 
estudiar.

Ese tipo de descripciones son necesarias para nosotros porque 
estamos ingresando a una revolución paradigmática, que está 
transformando el mundo del mismo modo —o de modo mucho más 
esencial— como lo hizo la primera Revolución Industrial. Porque 
ahorita estamos, básicamente, en una revolución posindustrial; es 
decir: ya no estamos en el mundo que ha producido la industria 
y que ha producido el capitalismo mercantil, el capital dinerario. 
Digámoslo de esta manera: el capitalismo en su auge —lo que se 
denominó la modernidad temprana, la modernidad madura hasta 
la modernidad tardía— está básicamente en su colapso inminente. 
Por lo tanto, si nuestros conceptos siguen atrapados en ese tipo de 
paradigmas, solo pueden referirse a un mundo que ya no existe.

En esa medida, el nuevo tipo de mundo que, por ejemplo, nos 
abre el paradigma posindustrial, requiere de otro tipo de abordajes 
teóricos para comprender en qué sentido y en qué direccionalidad 
está apuntando el llamado nuevo orden mundial y adónde nos 
conduciría este tipo de viraje posindustrial, que también está 
apadrinando el viraje transhumanista. Aquí ya también hay que 
ser claros, el transhumanismo y la presencia de la inteligencia 
artificial nos está obligando a producir una nueva antropología, 
porque nos ayuda también a describir que el humanismo que ha 
producido el mundo moderno es un humanismo negativo; es 
un humanismo selectivo, es una clasificación antropológica que, 
fundamentalmente, hoy está mostrándose sin ningún tipo de 



67

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

67

vergüenza y en el que se nos está diciendo que los únicos seres 
humanos, los admitidos en este mundo, son los que entran en 
correspondencia con el modelo del individuo liberal. Aquí ya no 
les sirve incluso la diferenciación fenotípica; eso pueden pasarlo 
por alto.

Por eso, para los europeos, los rusos —que no son ni indios ni 
negros— tampoco son compatibles con la imagen o la idea que los 
europeos tienen de lo que es un ser humano. Para los europeos, 
sobre todo para la Europa ontológica —básicamente Francia, 
Inglaterra, Alemania—, los rusos no son seres humanos; así 
claramente lo expresan cuando dicen: «Los rusos no comparten 
nuestros valores». John McCain, el excandidato a la Presidencia 
norteamericana, lo decía de modo tácito: «Para nosotros, nuestros 
intereses son nuestros valores, y nuestros valores son nuestros 
intereses».

Ese tipo de individuo, ese individuo liberal, es el que en 
medio de su colapso civilizatorio está mostrando su verdadero 
rostro y está diciéndole al mundo, este mundo no es para todos, 
este mundo es simplemente para aquellos que pueden —lo voy 
a decir en términos bíblicos— llevar la marca de la bestia en la 
frente y solo con esa marca pueden vender y comprar, pueden ser 
admitidos dentro de la definición de lo verdaderamente humano. 
¡Esta es una nueva realidad! Es decir: estamos principalmente ya 
no con el tipo de mundo que había desatado el Siglo de las Luces, 
la Ilustración. Incluso el concepto de mundo se ha desmoronado 
y ahorita nos están mostrando la imposibilidad de vivir el mundo 
como extensión de la vida humana. Eso también hay que pensarlo 
porque, básicamente, la condición espiritual del ser humano tiene 
como extensión de su propia existencia la espacialidad misma en 
la cual su corporalidad tiene relación con la tierra misma, con la 



68

Rafael Bautista Segales

tierra en la que le toca vivir. Una vez, por ejemplo, una amauta nos 
decía: «Donde tu tierra te reconoce los pies descalzos ese es el lugar 
en el cual te permite pensarla». Esta relación prácticamente hoy 
día ya no es posible, porque ya hay un divorcio, una enajenación 
recíproca entre el propio territorio, como extensión de la propia 
corporalidad humana, y el ser humano en sí.

Esa también es otra tarea para pensar dentro de la nueva 
discursividad que el lenguaje político tendría que asumir. ¿A 
dónde quiero llegar? En primera instancia, tiene que haber un 
viraje completamente amplificado del discurso político si no 
quiere quedar atrapado en la imagen y en la percepción del mundo 
que ya no existe. O sea, el discurso político tiene que renovarse de 
tal modo que tiene que hablar hoy de asuntos que la política, en su 
cientificismo de segunda y su secularismo devoto, negaba y daba 
por superado.

Tiene que abrirse a otro tipo de referencialidades para 
despertar, de nuevo, eso que llamaba Ernst Bloch, la esperanza 
como principio. En uno de mis últimos escritos he señalado 
un epígrafe, que dice: «El que ha atravesado el infierno sabe 
que la esperanza no es un consuelo, sino un deber». Entonces, 
nos encontramos en ese tipo de nueva realidad, en la que la 
discursividad política no puede ahora referirse ni en el mismo 
lenguaje, ni con las mismas referencialidades con las cuales, hasta 
el día de hoy, la izquierda, sobre todo, había construido toda su 
batería de contraargumentación frente al poder. 

Hoy el papel de la discursividad política tiene, más bien, que 
ver con el hecho de despertar ese espíritu utópico en el pueblo, 
de despertar esa experiencia mística a la cual nos conduciría la 
idea misma de transformar el mundo, que, en última instancia, 
es transformarse uno mismo. Cuando hablamos del diseño 



69

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

69

crítico de este discurso político, estamos señalando que hay que 
poner en crisis —en sentido kantiano, inclusive— las propias 
referencialidades y abrirnos a una suerte de saber enfrentar 
este nuevo tipo de apareceres, manifestados lingüísticamente, 
que provienen de nuestros pueblos, que no están sabiendo ser 
asumidos en el propio discurso político.

Para decirlo en términos analógicos, hoy día la izquierda no 
puede negar la insurgencia de los pueblos indígenas, sobre todo en 
Abya Yala; pero simplemente hace uso de esa referencialidad como 
hace uso un autor en las citas de pie de página, ¡nada más! Hoy, 
asumir lingüísticamente, expresivamente, en el propio discurso, ese 
nuevo tipo de referencialidades significa, más bien, que el lenguaje 
encarne… se nutra de esa estructura significativa lingüísticamente 
expresada, porque en esa expresividad está presente el nuevo 
sujeto…: ese sujeto que ha sobrevivido por cinco siglos y que nos 
está demandando un pasado y una memoria histórica, que no ha 
muerto, porque, precisamente, ha sido el sitio desde el cual ha sido 
posible no solamente su sobrevivencia, sino su modo de inserción 
en el campo político, que siempre ha sido, en nuestros pueblos, la 
defensa de la forma comunidad. Hoy, pensar la comunidad no es 
pensar la comunidad en el sentido idílico, romántico, como si se 
tratara de un asunto del pasado o como un asunto molecular, que 
solamente puede ser posible en pequeñas marginalidades.

Si no somos capaces de comprender existencialmente lo 
que nos es común, la comunidad se disuelve en un mero dato 
teórico. Si no somos capaces de pensar lo común —en este caso, 
la comunidad— como estructura misma de la vida, que es, 
esencialmente, lo que hace posible la expresión comunitaria de 
nuestros pueblos, simplemente aparece como una muletilla en 
nosotros. Saber definir qué es la comunidad en un Estado comunal 



70

Rafael Bautista Segales

es una tarea que, primero, es definitoria del tipo de Estado que se 
quiere producir; segundo, constituye el criterio desde el cual es 
posible evaluar los modos de transición hacia ese tipo de Estado; 
tercero, el cómo ese Estado es capaz de asumir… de encarnar 
ese óptimo del contenido nacional, capaz de despertar, unificar 
y potenciar, en el propio conjunto de la nación, a los propios 
excluidos de ella, que sobrevivieron y siguen sobreviviendo como 
la nación clandestina, dentro de los propios Estados; y cómo hacer 
que esto irrumpa ya no de modo simplemente formal, sino que se 
constituya la nueva objetividad que encarne el Estado. 

Todo este tipo de reflexiones profundamente políticas tiene 
que pensarse de modo estratégico. ¡Hay que pasar del pensar 
epistemológico al pensar estratégico! Ya no podemos ir pensando 
nuestras realidades como puras elaboraciones de carácter teórico. 
Porque esto no nos conduce sino a reafirmar el tipo de mundo 
al cual nos queremos enfrentar, porque simplemente estaríamos 
pretendiendo conocerlos sin ningún tipo de irrupción dentro de las 
propias estructuras estatales. Porque una de las consecuencias que 
proviene del pensar categorial es esta: una vez que yo conozco algo 
en este sentido, ya no creo en eso que he llegado a conocer, porque 
he llegado a la médula misma de sus verdaderas contradicciones, 
y he descubierto que el tipo de mundo que ha producido ese tipo 
de conocimiento no sirve para la vida.

Por lo tanto, ya no creo en eso y, cuando ya no creo en eso, 
cuánticamente hablando, ya no le transfiero: ya no le cedo mi propia 
energía vital; porque de eso se alimenta también la objetividad del 
mundo. Entonces, adonde yo transfiero y cedo mi energía vital es 
adonde apuesto yo la posibilidad de un nuevo mundo, pero no 
como una simple referencia utopista, sino como algo presente: algo 
que produzca en mí eso que yo llamo la conciencia anticipatoria 



71

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

71

de vivir aquello que estoy anunciando como un presente fáctico 
en mí mismo. La discursividad política tiene que saber asumir 
ese tipo de elementos, trabajando seriamente el sentido de lo que 
significa la transición.

Hoy día, por ejemplo, se nos hace fundamental pensar la 
transición ya —en este momento—, porque seguimos pensando, 
seguimos haciendo la crítica a un mundo que está dejando de 
existir, o sea, se está cayendo, pero seguimos con descripciones 
del modo cómo está cayendo, etcétera, pero no nos animamos 
todavía a pensar lo nuevo. Si esto se está cayendo, nos toca pensar 
desde ya la transición; pensar la transición es anunciar el nuevo 
tipo de mundo que queremos hacer posible. En este sentido, la 
comunicación estratégica tiene que ver con el hecho de que aquello 
que está pensándose de modo estratégico tenga la capacidad 
de dotarse, de empaparse de la réplica de la retroalimentación 
popular, en la medida en la cual el intelectual ya no tiene por qué 
rendir sus exámenes en la academia, sino frente al actor mismo, 
al sujeto, que, en este caso, es el pueblo. El pueblo no reducido 
simplemente a una muchedumbre, a una multitud, ¡no!: al pueblo 
en tanto que pueblo, y el pueblo en tanto que pueblo es aquel que ha 
sabido asumir todas las luchas pasadas; el pueblo presente las hace 
suyas y quiere redimir todas las luchas pasadas en la lucha presente, 
de tal forma que el concepto mismo de pueblo se amplifica y en 
él ingresan hasta los ancestros; los que básicamente han dado su 
vida por un nuevo tipo de mundo y que hasta el día de hoy no 
descansan en paz, porque básicamente están pendientes también 
de la lucha de los vivos, porque, como decía Walter Benjamin, «si 
el enemigo vence, ni nuestros muertos se van a salvar».

Salvar a los muertos es otra cosa que la discursividad política 
tiene que saber asumir como parte sustancial de una apuesta 



72

Rafael Bautista Segales

de vida, que ya no se remite solo al presente, sino tiene que ver 
con la acumulación histórica de todos los tiempos. Mucha gente, 
por ejemplo, habla alegremente del tiempo mesiánico, pero esto 
tiene mucha más madeja que seguir desatando para diferenciar, 
por ejemplo, el momento apocalíptico que estamos viviendo y el 
tiempo mesiánico, como esa especie de revelación epifánica de lo 
que viene como —vamos a decir— historia sagrada; es decir: como 
una historia apartada de la historia cotidiana. O sea, no el tiempo 
de los relojes, no el tiempo cronológico, no el kronos, sino el kairos; 
esto es, el tiempo como un acontecimiento, como un evento.

Necesitamos crear un nuevo acontecimiento. Si no, vamos a 
entrar en la lógica de seguir ciegamente creyendo en algo que ya 
no se sostiene; porque nos hemos acostumbrado, simplemente, a 
yuxtaponer cosas sobre las otras y a creer que nos basta afirmar 
una revolución de modo formal o, como decimos, «de boca para 
afuera», y pretender que, con eso, ya somos revolucionarios 
—o vestirnos con la polera roja del PSUV, etcétera, y ya creemos 
que estamos del otro lado del río—. No, o sea, un verdadero 
revolucionario es aquel que posee conciencia anticipatoria; en 
otras palabras: aquel que no solamente puede desear un nuevo 
mundo, sino hacerlo presente, anticiparse a la objetivación de ese 
nuevo tipo de mundo.

Es decir: lo que estoy diciendo, en última instancia, es la 
creación del hombre nuevo, lo que decía el Che, el vivir hoy en día 
lo que estamos proyectando como futuro, o sea, vivir ya el futuro 
que estamos deseando. Entonces, ahí lo estratégico es básicamente 
el situarse ya más adelante, situarse en el destino mismo que 
estamos proyectando, como un hecho presente, como la nueva 
objetividad que ha de transformar el mundo. Esta es una de las 
formas en el cómo se produce comunidad, porque la comunidad 



73

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

73

no es simplemente un deseo: la comunidad es un hecho que se 
produce, es un hecho, es una objetividad que se construye; y, 
en la medida en que uno va produciendo comunidad, uno va 
entendiendo en qué consiste. La comunidad es una experiencia, es 
un acontecimiento, es una vivencia.

En ese producir esa vivencia es cómo podemos captar la 
sustancia misma de aquello en lo que consiste ser comunitario. 
De modo que la descripción que estamos pretendiendo subrayar, 
para mostrar la necesidad de empezar a pensar el tiempo que 
estamos viviendo, es pensar la transición, pensar el pasaje, pensar 
el modo cómo atravesamos el mundo que está colapsando, pensar 
cómo adelantarse a lo por-venir del nuevo mundo. Eso que dicen 
los zapatistas: un mundo en el que quepan todos, que solo va a ser 
posible instaurarse como objetividad cuando sea producto de la 
voluntad humana. Lo que decíamos: una revolución no se hace 
solo con verdades o con ideas, también se hace con voluntades, 
con sentimientos, con emociones.

Una revolución se la hace cantando, se la hace hasta orando en 
silencio. O sea, la revolución es algo que tiene que producirse desde 
el punto más —si ustedes quieren— pequeño, hasta que la suma de 
todo aquello genere una ola —tipo tsunami— que arrase con todo. 
Entonces, eso requiere pensar esto de los pasajes, del modo de 
atravesar esa transición; porque, en definitiva, estamos diciendo: 
esto no responde a las supuestas leyes metafísicas de la historia.

No vamos a alcanzar un nuevo mundo porque el mundo que 
estamos viendo caerse se va a terminar de morir. ¡No! Ya quedamos 
en lo siguiente: no es que el mundo, el capitalismo esté en crisis por 
alguna u otra razón, sino que la crisis misma es la forma de vida, 
la forma de existencia del capitalismo, y de este tipo de mundo. Es 
decir: necesita de las crisis para poder seguir viviendo.



74

Rafael Bautista Segales

Por eso, no es nomás decir: «Este mundo se está viniendo abajo, 
y es inminente el nuevo mundo»; como si fuese un intercambio en 
el propio devenir histórico. Tiene que ser producto de la voluntad 
humana, porque ese mundo que se está viniendo abajo, aunque 
esté completamente colapsado, va a seguir existiendo. Por tanto, 
para nosotros, pensar la transición es pensar el nuevo mundo 
y hacerlo posible, hacerlo presente, en nuestra propia vida, en 
nuestra propia existencia; de ese modo, anticiparnos: vivir aquello 
que ya estamos prácticamente exponiendo como posibilidad 
misma, pero en cuanto posibilidad como realidad hecha posible.

En ese sentido, es una transformación de la propia subjetividad: 
pasar de la subjetividad social a la subjetividad comunitaria. Es 
precisamente eso: mostrar el modo de la transición. Esto es 
lo que de eminentemente político tiene un pensar estratégico, 
porque ya no está pensando el presente como inevitabilidad, ya 
no está pensando el pasado como pasado, sino está pensando 
básicamente la transición misma: hacia dónde estamos yendo. 
Estamos pensando abriendo el programa, abriendo la perspectiva, 
generando esta suerte de amplificación de nuestra propia 
existencia, en una apuesta en la cual nos situamos en una realidad 
que nunca hemos visto ni conocido; pero que, sin embargo, la 
estamos iluminando.

En esa medida es que estamos pensando que es necesario 
hacer este modo de transición y que tiene para nosotros una 
tarea estratégica; porque, con la guerra cognitiva, lo que está 
haciéndose es formatear la voluntad humana para hacer posible 
que la convivencia sea imposible, para que la convivialidad sea 
aparte de imposible, improbable, y hasta no deseable. Porque, 
fundamentalmente, así como los países en pugna, las potencias 
piensan como piensa el individuo liberal; esto es, la consigna 



75

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

75

suprema: sobrevivir a toda costa; es decir: el sálvese quien pueda. 
A eso nos están arrastrando incluso los que se autodenominan 
revolucionarios; también están empezando a pensar de ese modo.

O sea, ya no interesa ni siquiera el contenido mismo de lo que, 
como revolución, pretendemos, sino simplemente situarnos en la 
pura sobrevivencia para, en este desmoronamiento civilizatorio, 
seguir estando presentes ahí con algún grado de poder en medio 
de la incertidumbre. A esto nos ha conducido ese concepto de 
evolución inventada, a imagen y semejanza de la competencia 
del mercado, donde solo ganan los fuertes. Ese es básicamente el 
modo como este mundo sigue existiendo, sigue empecinadamente 
y persistentemente presente y objetivado, y que la mayor parte de la 
gente ve como inevitable. Dicho de otra manera: todos saben que 
el mundo está mal, pero todos también admiten que es el único 
mundo posible. Cambiar esto supone salir de ese laberinto, salir de 
ese callejón sin salida. Para ello, como dice Franz Hinkelammert, 
necesitamos un hilo de Ariadna. Ese hilo de Ariadna es, para 
nosotros, nuestros pueblos. Por ello hoy —o para decirlo en 
términos más concretos—, el factor pueblo ya no es solamente 
factor, sino que se constituye en horizonte. Así, para conocer al 
pueblo, uno tiene que ser pueblo; pero, para ser pueblo, uno tiene 
que saber en qué consiste ser pueblo. Por eso cuando hablamos de 
pueblo nosotros decimos el pueblo en tanto que pueblo, porque no 
todo pueblo llega a ser pueblo en tanto que pueblo.

¡Ojalá que estas hipótesis que he estado pensando, a partir de 
lo que está pasando a nivel global, les sirvan y puedan ustedes 
también generar, en el proceso revolucionario que están viviendo, 
lo urgente y necesario para no tener que enfrentar el tipo de 
probabilidad inevitable que pueda aparecer como futuro! 









79

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

79

La confrontación en zona gris

Pedro Penso1

En este texto, abordamos una delicada temática como es la de 
Venezuela y la guerra invisible: entendiendo la «confrontación 

en zona gris», en el marco de esta batalla por la soberanía, en la 
guerra no declarada contra Venezuela.

Para combatir en esta especie de «guerra irrestricta», nuestro 
pueblo ha venido construyendo un discurso desde las trincheras 
de la dignidad. 

Venezuela, como hemos venido diciendo, vive una guerra 
invisible. Hoy nos enfrentamos a una guerra en la que no se lleva 
uniforme, ni se disparan balas convencionales. Es la «confrontación 
en zona gris», donde el imperialismo despliega todo su arsenal de 
dominación, en un limbo entre la paz y la guerra. 

Hablamos de un conflicto diseñado para estrangular 
revoluciones sin cruzar el umbral que desate la furia continental. 
Eso lo tiene muy claro el enemigo.

¡Imagínense una guerra donde no hay soldados invasores, 
donde no hay bombas cayendo desde el cielo! Una guerra que 
se libra en las sombras, con armas que no dejan cráter, pero sí 

1	 Ingeniero, magíster en Historia. Cursante del doctorado en Creación 
Intelectual. Decano honorario de la Universidad Iberoamericana. Director 
del Centro de Investigación Contrahegemónica Luis Acuña de la Universidad 
Internacional de las Comunicaciones (Lauicom). Profesor honorario de la 
Universidad Politécnica Territorial de Falcón Alonso Gamero. Diplomático. 
Correo electrónico: pedropenso@gmail.com. 



80

Pedro Penso

destruyen hospitales, escuelas y la esperanza del pueblo. Una 
guerra imperialista donde las armas son hashtag, bloqueo 
económico y medidas financieras contra el «régimen». Esa es 
justamente la confrontación en zona gris. Una estrategia de 
agresión del imperialismo que sufrimos en Venezuela desde hace 
años, dirigida a derrocar al Gobierno legítimamente constituido y 
destruir el proceso bolivariano en Venezuela sin disparar un solo 
tiro en campo abierto.

En este debate, trataremos de entender, al menos, cuatro fases 
de esta forma de confrontación, que está inscrita dentro de una 
forma de guerra que los chinos llaman «guerra irrestricta»; es 
decir: la guerra que «va más allá de los límites». La guerra cuya 
única regla es que no existen reglas.

En esta guerra, se difumina la separación entre el ámbito de la 
paz negativa y la guerra declarada. Vamos a buscar aclarar lo que 
subyace bajo las sombras de esta agresión.

Primera fase: metarrelatos imperiales y otras mentiras
Consiste en la tramoya imperial, que es la batalla de las palabras; 
allí, donde nacen las mentiras. Es la batalla de las narrativas. 
Todo comienza con una mentira repetida mil veces. Por ejemplo, 
nos llaman «dictadura», pero omiten que hemos tenido 28 
elecciones acompañadas por las Naciones Unidas. Hablan de 
«crisis humanitaria», pero ocultan el bloqueo económico que 
impide comprar medicinas y equipos de salud, alimentos, así 
como repuestos para atender los servicios públicos. Las armas del 
enemigo, ¿cuáles son? Las plataformas y las redes sociales digitales: 
el #SOSVENEZUELA o @VenezuelaColapsa —financiadas por 
la extinta USAID (siglas en inglés de la Agencia de los Estados 
Unidos para el Desarrollo Internacional)—; esto fue ampliamente 



81

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

81

difundido en estas plataformas y redes sociales digitales. Los 
medios internacionales también constituyen un arma que el 
enemigo utiliza contra nosotros. Ahí tenemos a CNN y otras 
grandes corporaciones mediáticas del gran capital internacional 
—que domina el ámbito de la difusión, de la propaganda—, 
repitiendo mentiras o verdades a medias, como aquella de inflar, 
sistemáticamente, los problemas que enfrentan los países que 
marchan a contrapelo de los intereses del imperialismo.

Nuestra defensa, hasta este momento, ha sido justamente la 
capacidad que hemos tenido de ir construyendo respuestas: de 
responder resistiendo y combatiendo con voluntad de vencer. 
La nuestra ha sido una respuesta contundente. Incluso, tenemos 
jóvenes documentando en TikTok procesos de siembra soberana 
de alimentos, en medio del asedio imperial; procesos de avance de 
los que estamos haciendo patria. 

Estamos respondiendo también en el mismo ámbito en que 
ellos han venido planteando el combate, dando la batalla con 
estrategias híbridas, en lucha asimétrica; hemos confrontado 
desarrollando una ofensiva comunicacional. Hemos denunciado, 
ante las Naciones Unidas —con pruebas—, que nos han robado 
nuestro oro depositado en el Banco de Inglaterra, y a Citgo, 
empresa venezolana localizada en Estados Unidos. Venezuela ha 
sido, además, víctima de las mal llamadas «sanciones», que son 
medidas unilaterales, coercitivas e ilegales con las que el enemigo 
de la humanidad —el imperialismo— trata de matar la esperanza 
del pueblo venezolano y de otros pueblos que luchan por su 
emancipación plena.

Hemos demostrado que nos han robado más de 30 mil millones 
de dólares. ¡Sí, compañeros, estamos ante una tramoya imperial! 
Una batalla de las palabras...: allí es donde nace la mentira.



82

Pedro Penso

El imperio sabe que, para derrotar pueblos libres, primero 
debe envenenar su conciencia. Por eso, arranca su iniciativa 
con todas estas formas de ataque que hemos visto antes, como 
la recurrente temática en los relatos que construyen sobre la 
dictadura, el irrespeto a los derechos humanos, y las «sanciones» 
que nos aplican. Sanciones es un término que no debemos utilizar, 
porque —como nos recuerda el profesor Luis Britto— ninguno de 
esos Gobiernos que nos atacan, aunque pueden tener el poder de 
imponer acciones ilegales, tiene el derecho de «disciplinarnos»; 
lamentablemente, la historia ha demostrado que solo conocen el 
poder de la fuerza y siempre lo han usado para intentar aplastar 
la razón y doblegar/aniquilar a la otredad. 

El imperialismo aplica una política de agresión que 
está tipificada en el Estatuto de Roma —por la Corte Penal 
Internacional— como el «crimen de agresión», que constituye uno 
de los cuatro crímenes que se establecen en el Estatuto. Contra 
nosotros, se ha venido aplicando un crimen de agresión, así como 
un «crimen de lesa humanidad». El imperialismo comete contra 
el pueblo venezolano dos de los cuatro crímenes tipificados en el 
Estatuto de Roma. Los otros dos crímenes aún no nos tocan: estos 
son el «crimen de guerra» y el «genocidio»; pero el imperialismo 
está dispuesto, si pudiera, a ejecutarlos contra nosotros. 

Al Gobierno Bolivariano, a través de esta narrativa, se le ha 
acusado de crear una «crisis humanitaria». Cuando son, justamente, 
las políticas de agresión imperialista las que no han permitido el 
normal desarrollo de actividades económicas y sociales dirigidas 
a garantizar condiciones de vida digna a la sociedad venezolana.

Nos han impuesto condiciones de vida y de trabajo cada vez más 
precarias, pero este pueblo ha resistido y ha seguido resistiendo. Lo 
ha intentado a través de un conjunto de estrategias de interferencia. 



83

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

83

Esta es justamente la segunda fase, que desarrollo a continuación, 
para explicar cómo funciona la confrontación en zona gris.

Segunda fase: la confrontación en zona gris
Acerca de los aspectos de esta fase —de los que existe un gran 
número—, se escogieron solamente cuatro para esta disertación, que 
intenta explicar esta forma de confrontación que estamos viviendo, o 
sea, esta forma de guerra invisible que estamos padeciendo. 

Esta es la fase de las estrategias de interferencia. Son muchas, y 
aquí quizás vamos a tratar de tocar la que más nos golpea. Porque 
tiene que ver con el desarrollo de las operaciones psicológicas que 
el enemigo está ejecutando contra Venezuela.

Una operación psicológica tiene dos componentes. Un 
componente que va hacia la emocionalidad, hacia la construcción  
de sentimientos; y un componente que va hacia lo material, a tocar 
las necesidades. Esta, cuando toca necesidades y cuando toca  
emociones, complementa el desarrollo de las operaciones 
psicológicas.

¿Con qué trabajamos las emociones? Las trabajamos con 
propaganda, y así es que trabajan ellos. Recuerden que las emociones 
son sensaciones muy intensas, pero también muy efímeras. Con la 
propaganda, el enemigo pretende preservar esas emociones en el 
tiempo y convertirlas en sentimiento. Por eso es que el enemigo, a 
través de la propaganda —y especialmente la propaganda digital—, 
se ha convertido en un constructor social del odio, en un instigador 
del miedo. Porque el miedo genera intolerancia. La intolerancia 
genera rechazo, segregación: produce odio. Esa ha sido la estrategia 
imperial fundamental para desarrollar un proceso de polarización, 
de segmentación, de fractura, en esto que nosotros llamamos 
guerra cognitiva.



84

Pedro Penso

La guerra cognitiva no tiene otro propósito sino atacar el 
sistema de representación simbólico que nos crea identidad y nos 
permite desarrollar nuestra voluntad común para luchar y vencer. 
Porque el propósito de la guerra cognitiva es bloquear nuestra 
voluntad. ¿Y qué es la voluntad? La voluntad es la capacidad 
de decidir, con una racionalidad satisfactoria, entre distintas 
opciones. Cuando nosotros no tenemos capacidad para decidir 
entre distintas opciones, nos han privado de la voluntad. Ese es 
el estado que se busca siempre en una guerra. ¿Por qué? Porque 
en la guerra cognitiva se pretende alcanzar la máxima del viejo 
estratega chino, Sun Tzu, en El arte de la guerra, quien decía que 
«la mejor victoria es vencer sin combatir», de manera que «lo 
supremo en el arte de la guerra consiste en someter al enemigo 
sin darle batalla». De esta forma, el mejor general es aquel que 
triunfa sin dar la batalla. Se triunfa porque le impone la voluntad 
antes de la batalla, porque lo vence antes de entrar en la batalla. 
¡Esa es la esencia de la guerra cognitiva! La guerra cognitiva no es 
una batalla visible, no es el ejercicio de la cinética, de la violencia 
visible, de la violencia física: se aplica, a través del ejercicio de otras 
formas de violencia, como la violencia estructural o la violencia 
simbólica —también llamada cultural—, que legitima la violencia 
física y la violencia estructural. Una violencia que nos impone el 
sistema de instituciones que pretende desarrollar la naturalización 
de nuestra situación de explotación.

En esta fase, nos encontramos con que la mentira no basta. 
Es necesario, entonces, aplicar otras acciones. Estas se dirigen al 
estrangulamiento económico-financiero. El estrangulamiento 
financiero pretende asfixiar al pueblo venezolano y paralizar su 
dinámica económica, social y política. 

Ahora aquí exponemos un detalle. Ustedes saben que, en el año 
2015, Estados Unidos declaró a Venezuela como «una amenaza 



85

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

85

inusual y extraordinaria». ¿Por qué? ¿Cómo Venezuela podría 
ser una amenaza inusual y extraordinaria? Allí está justamente 
la maniobra imperialista. Ellos necesitaban crear un enemigo 
y construyeron en Venezuela su enemigo, porque Venezuela 
representa en el mundo —y especialmente en este continente— 
el proyecto contrahegemónico. ¿Por qué? Porque ha levantado el 
proyecto de Bolívar. Chávez trajo a Bolívar al presente y lo puso 
en el centro del escenario geopolítico; lo trajo del pasado al nuevo 
combate político para que luchara junto al pueblo.

La causa de la agresión, y de su virulencia, reside en cuáles son 
las consignas con las cuales nos movilizamos. En el rescate de la 
independencia y la soberanía nacional, las cuales son grandes «malas 
palabras» para el imperialismo. El imperialismo no podía dejar 
que un proyecto que se llama socialismo bolivariano avanzara y se 
consolidara. Esa es la razón por la que, sistemáticamente, ha atacado 
—no a Chávez, no a Nicolás— a Bolívar, al proyecto de Bolívar, a 
ese proyecto que hoy sus hijos estamos dispuestos a defender. Ese 
proyecto que nos garantiza —como señaló Bolívar en Angostura— 
que «el sistema de gobierno más perfecto es aquel que produce 
mayor suma de felicidad posible, mayor suma de seguridad social 
y mayor suma de estabilidad política». Es un gobierno del pueblo 
y —utilizando las palabras de Lincoln— para el pueblo.

El fundamento que aporta Bolívar para la construcción 
del socialismo con peculiaridades nuestroamericanas queda 
expresado en la siguiente formulación:

Es mi opinión que el fundamento de nuestro sistema de gobierno 
depende inmediata y exclusivamente de la igualdad establecida y 
practicada en Venezuela. Que los hombres nacen todos con derechos 
iguales a los bienes de la sociedad; está sancionado por la pluralidad 
de los sabios, como también lo está que no todos los hombres nacen 



86

Pedro Penso

igualmente aptos a la obtención de todos los rangos; pues todos deben 
practicar la virtud y no todos la practican; todos deben ser valerosos y 
todos no lo son; todos deben poseer talentos y todos no los poseen. De 
aquí viene la distinción efectiva que se observa entre los individuos de 
la sociedad más liberalmente establecida. Si el principio de la igualdad 
política es generalmente reconocido, no lo es menos el de la desigualdad 
física y moral. La naturaleza hace a los hombres desiguales, en genio, 
temperamento, fuerza y caracteres. Las leyes corrigen estas diferencias 
porque colocan al individuo en la sociedad para que la educación, la 
industria, las artes, los servicios, las virtudes les den una igualdad ficticia, 
propiamente llamada política social. 

Es Bolívar convocando a la unidad de los pueblos en una 
profunda demanda de justicia social, que se evidencia en la 
búsqueda de la igualdad social —en medio de la diversidad—, que 
se levanta no como una utopía, sino como un sistema de gobierno 
que impulsa el modelo socialista, un socialismo nuestroamericano 
que Chávez llamó socialismo bolivariano, el cual reconoce las 
especificidades de nuestras raíces nacionalistas, que nos dan 
identidad cultural.

Este crimen de agresión ha sido brutalmente perverso. Estamos 
convencidos de que este bloqueo financiero ha sido uno de los más 
inhumanos que se conozca en la antología criminal del imperialismo 
en América, durante este siglo. Han congelado los activos de 
Pdvsa; sabotearon la economía hasta reducir en 96 % los ingresos 
de Pdvsa; desarrollaron una obstinada guerra contra la moneda; 
han manipulado el llamado «dólar paralelo» para inducir el caos. 
Llevaron a la nación a ser una de las tres naciones con la inflación 
más alta del mundo. Nos han producido un robo descarado. La 
ExxonMobil hoy está explotando ilegalmente el petróleo, robando 
las riquezas naturales de un territorio que, históricamente, pertenece 



87

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

87

a Venezuela y que se encuentra en una zona marítima que está en 
reclamación. Hoy pagamos el precio de la avaricia del Gobierno títere 
de la República Cooperativa de Guyana.

El imperialismo ha establecido su estrategia de interferencia en 
la economía: confiscaron a la empresa venezolana Citgo; nos roban 
el oro en el Banco de Inglaterra; destruyeron y robaron la empresa 
Monómeros en Colombia y justamente con ese dinero es que han 
venido financiando a la derecha extremista, a la derecha violentista.

Ya los gringos no quieren sacar dinero de su propio bolsillo. 
Están utilizando el dinero que roban a los venezolanos para 
entregárselo a Leopoldo López; a María Corina Machado, la 
Sayona; y al payaso de Guaidó, quien seguramente será el próximo 
«chino de Recadi». A ese pelele es al que van a poner a pagar todo 
lo que se robaron, porque es solo un desechable para la «oligarquía 
de los apellidos».

Las estrategias de interferencia, además de darse en el plano 
económico, también se ejecutan en el plano político. En el plano 
político, por ejemplo, se han ejecutado estrategias de interferencia 
para aislarnos diplomáticamente.

Una de las particularidades de estas estrategias de interferencia 
está en que estas se aplican de forma combinada, sin que 
necesariamente requieran sincronización. El imperialismo 
identifica dónde está el flanco vulnerable y ubica el punto clave 
del flanco vulnerable para allí proceder a aplicar la estrategia de  
agresión. Pero, como tiene múltiples estrategias de agresión, que 
aplican sin sincronización, de esa forma producen el llamado ataque 
en enjambre. Esta modalidad de ataque —masivo y simultáneo—  
potencia no solamente la estrategia individual, sino que incrementa 
el impacto de todas las estrategias. Es de esta forma que han venido 
trabajando cuando aplican el cerco financiero, el estrangulamiento 



88

Pedro Penso

de la economía, las políticas migratorias, las narrativas de 
desconocimiento del Gobierno; todas están aplicadas de manera 
simultánea, sin coordinación necesaria.

El ataque en enjambre es una de las formas que se privilegia 
para aplicar las estrategias de interferencia. 

Ahora tienen otro componente u otra fase de la guerra 
silenciosa no declarada que llamamos confrontación en zona gris. 
Entramos a la fase de la movilización civil.

Tercera fase: movilización civil
Esta fase tiene que ver sobre cómo el enemigo, luego de desarrollar 
una política de ataque al imaginario colectivo, crea la sensación 
de que estamos viviendo un Gobierno fallido, incluso un Estado 
forajido; es decir: un Gobierno que viola los derechos humanos, 
que no respeta ni la legalidad ni el derecho internacional.

El imperialismo ataca sin tregua ni cuartel para crear en el 
imaginario colectivo popular, o pretende crear la sensación de que 
no solamente estamos ante un Estado fallido, que no puede atender 
las necesidades de la población, sino que nos encontramos en un 
Estado canalla, forajido, que actúa violando la legalidad y que no 
respeta los derechos humanos. ¿Qué propósito tiene el desarrollo 
de ese conjunto de acciones de interferencia? Todo señala que su 
propósito fundamental es crear descontento.

Como consecuencia, el imperialismo y sus lacayos domésticos 
se proponen capitalizar el descontento que se empeñan en crear, 
mediante la promoción de la movilización civil, de la toma y del 
calentamiento de la calle —para buscar la confrontación—: la 
generación de violencia callejera, en un intento por incendiar las 
calles. Esa es otra de las fases. Ahí tenemos, por ejemplo, a la extrema 
derecha, que pretende convertir el descontento en carnada.



89

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

89

En este sentido, desarrollan lo que pudiéramos llamar un 
teatro de sombras. Por ejemplo, ustedes saben que el 23 de enero 
el pueblo venezolano conmemora el derrocamiento del último 
dictador militar que tuvo Venezuela (Marcos Pérez Jiménez). 
Entonces, ellos, cada 23 de enero, tratan de convocar a la calle, 
porque tratan de hacer una analogía: «Derrocamos una dictadura, 
vamos a derrotar a este dictador». El concepto de la dictadura, a 
pesar de haberse realizado 28 elecciones que han sido observadas 
por Naciones Unidas, para ellos es la consigna que sigue vigente. 

Su «proyecto» tiene un solo objetivo: sacar a Nicolás Maduro del 
poder. Eso es lo único que tienen. No tienen proyecto —exceptuando 
el de María Corina, que ha sido tan sincera que escribió su proyecto 
en inglés y se lo entregó a sus amos, los gringos, para ver cómo se 
lo recibían. En ese proyecto, les decía: «Voy a entregarles el país. 
Ese país es de ustedes, ¡solo tienen que ponerme a mí!»—.

Esa ha sido la práctica de ellos. Este teatro de sombras también 
ha traído mercenarios mediáticos, como ese que llaman Juan 
Guaidó, que se presentaba como demócrata mientras firmaba 
contratos con paramilitares y que entregó los activos del país a 
las corporaciones del gran capital internacional. Esa es una forma 
de presentar el teatro de sombras. Ven la política como un show, 
como un performance.

También en este proceso de movilización han tratado de coaptar 
las luchas. Es por eso que vemos cómo a las luchas de los estudiantes 
y de los trabajadores que fueron vanguardia histórica en este país 
pretenden encauzarlas en función de los intereses imperiales. 
Pero ¿quién ha visto una lucha revolucionaria financiada por la 
USAID o por la NED (Fundación Nacional para la Democracia)? 
Se intenta «radicalizar» a sectores descontentos de la pequeña 
burguesía y del lumpemproletariado para convertirlos en agentes, 



90

Pedro Penso

en peones de un juego al que está apostando el imperialismo. 
Estos quieren ser más papistas que el papa, quieren ser los más 
revolucionarios de su revolución de las fantasías. 

En este orden, el último eslabón es la amenaza militar 
encubierta o lo que llamamos movilización militar. 

Cuarta fase: la movilización militar
Cuando todo falla, entonces el enemigo muestra los dientes. Es 
aquí donde se desarrollan acciones como las operaciones militares 
imprudentes; por ejemplo, el despliegue de 8000 soldados 
en la operación Atlas, que hizo Brasil; o como el proceso de 
entrenamiento de paramilitares y mercenarios para crear caos en 
la frontera occidental y suroccidental de Venezuela, que se viene 
desplegando en Colombia —esperamos que no continúe—; o la 
instrumentalización de grupos estructurados de delincuencia 
organizada, grupos paramilitares o criminales locales y regionales, 
como fue el caso del Tren de Aragua —mientras existió y operó 
en el país—. Es preciso recordar lo sucedido en el país con estos 
grupos que la extrema derecha fascista instrumentalizó para 
las labores de desestabilización política en Venezuela. A estos 
grupos criminales, los delincuentes políticos, los vendepatria les 
propusieron que desarrollaran acciones conjuntas. Solo hay que 
traer a la memoria que, cuando arranca la operación Gedeón, en 
Petare, se produjo una importante agitación para crear distracción 
de la fuerza pública y terror en la población. Eran grupos 
delincuenciales, delincuentes aliados con María Corina Machado. 
Porque ¿acaso no es María Corina la jefe de ellos? Sí, ella también 
es una delincuente.

Atender esta fase nos obliga, como pueblo, a convertir las armas 
en arados. A enfrentar la violencia con nuevos instrumentos que 



91

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

91

traten de construir la estabilidad y la paz. Nuestra contraofensiva 
está en el desarrollo de una guerra híbrida. Ante la agresión del 
enemigo, respondemos con creatividad revolucionaria, con 
comunicadores de calle, como los jóvenes de la Asociación de 
Jóvenes Empresarios, que ha venido desarrollando en TikTok 
un conjunto de videos sobre cultivos de conucos en las zonas 
urbanas; las comunas, que despliegan una novedosa capacidad 
productiva, que destroza el mito del desabastecimiento en 
Venezuela; el rescate de la memoria histórica que hacen las 
comunidades populares organizadas, así como el papel de 
las radios comunitarias que hacen comunicación alternativa. 
Además, existen en Venezuela 1200 emisoras comunitarias y otros 
muchos medios comunicacionales territoriales. De igual modo, 
encontramos aquellos colectivos que trabajan la memoria chavista, 
que exhiben el golpe de 2002 y el intento de golpe de 2019 con 
pruebas irrefutables sobre la injerencia del imperialismo en esas 
operaciones. En síntesis, tenemos múltiples acciones que hemos 
podido desarrollar, tales como la alianza con otros oprimidos, el 
desarrollo de la petrodiplomacia solidaria (cambiamos el crudo 
por tecnología con Irán y China), que rompe el cerco; ejercemos 
la verdad a través del observatorio, por ejemplo, de ALBA-TCP, 
desde donde se da testimonio de las fake news que se han creado 
en contra del país. 

En fin, estamos desarrollando una lucha, una guerra que no se 
gana con misiles, sino con verdades documentadas. Cada informe 
que muestra el bloqueo criminal es un misil al corazón del imperio. 

De esta manera, tenemos que las innovaciones populares y las 
criptomonedas burlaron las medidas coercitivas unilaterales; las 
comunas alimentan a los barrios; hemos contribuido a la unidad 
continental contra las medidas coercitivas unilaterales, se ha 



92

Pedro Penso

denunciado, ante la ONU, la Celac y los foros internacionales, la 
hipocresía (asesina) del imperialismo. 

Nos quitan el petróleo, nos roban el oro, pero nos dejaron la 
palabra; con ella y con el ejemplo de Chávez, estamos construyendo 
patria.

Venezuela es un territorio libre, independiente, soberano, 
socialista, que lucha y vence. El enemigo no ha podido despejar 
la variable que resuelve la ecuación del poder y, así, quebrar el 
pilar fundamental sobre el que se sostiene el proceso bolivariano, 
que es la unidad popular-militar, que llamábamos antes la unidad 
cívico-militar. Mientras ellos no logren despejar esa incógnita, 
este pueblo seguirá vivo y luchando. A diferencia de otros países, 
aquí se ha venido construyendo poder popular. Aquí hay poder 
popular, y eso es lo que ha impedido que el enemigo nos derrote.

No es solo poniéndole 40 millones de platos de comida en la 
mesa a los pobres que se hace la revolución, como dijo Lula: «No 
entiendo cómo después, de haber puesto 40 millones de platos de 
comida en la mesa de los pobres, entonces, ahora estos no nos 
apoyan». Porque, como decía Marx, los obreros demandan más 
dignidad que pan, y este pueblo es un pueblo digno, y este pueblo 
vencerá. ¡Independencia y patria socialista!







95

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

95

Naturaleza, dimensiones  
y modos de la guerra cognitiva

Róger Garcés1

El tema que tratamos en esta oportunidad es acerca de la guerra 
cognitiva... un universo enorme y profundo: es un océano.

De esta temática, abordaremos uno de sus elementos, y se trata 
de cómo podemos defendernos de la guerra cognitiva, que sería, 
en todo caso, del uso de las redes sociales digitales. Entonces, como 
generalidad, ustedes saben que esto que se conoce como guerra 
cognitiva se viene estudiando desde el año 2020 —particularmente 
por un trabajo que presentó para la OTAN un asesor  
llamado François du Cluzel—; pero, en general, la manipulación 
psicológica tiene muchísimos años. 

Nosotros tenemos, aproximadamente, 25 años estudiando 
la manipulación psicológica aquí en Venezuela. Estudiamos 
primero las operaciones psicológicas, todos los medios que, 
nosotros suponemos, utilizan la burguesía y el imperialismo para 
manejar las mentes de la población; y, particularmente desde 
hace unos años, esto que se ha dado en llamar guerra cognitiva. 

1	 Psicólogo clínico. Máster en Psicología. Doctorante en Estudios 
Nuestroamericanos. Investigador en el área de guerra cognitiva, adscrito al 
Vicerrectorado de Investigación y Creación Intelectual en la Universidad 
Internacional de las Comunicaciones (Lauicom). Correo electrónico: 
enelrespiramos@gmail.com. 



96

Róger Garcés

La guerra cognitiva tiene por objeto que la gente del país atacado 
participe activamente a favor del ejército atacante. Esta guerra 
busca transformar a las personas de un país agredido para que 
luchen a favor del ejército atacante. Entonces, el peligro que 
tiene esta guerra cognitiva es el de transformar las mentes de los 
atacados para que actúen en favor de los atacantes. 

¿Cómo trabaja la guerra cognitiva? Proponemos un esquema 
de siete pasos que son las fases que se utilizan para la ejecución 
de la guerra cognitiva.

Primero, ofrecer al gran público una gran cantidad de 
información. Esto es, apabullar, atosigar de información: mensajes,  
videos, entrevistas, programas, películas, canciones… en general, 
de todo. También, y especialmente, lograr que a la persona no le 
dé tiempo de procesar la información. 

De forma natural, nosotros ya estamos sometidos a la guerra 
cognitiva. Fíjense que yo siempre digo: nadie, nadie, ¡nadie!, 
puede revisar todos los mensajes de WhatsApp que recibe. ¡Nadie 
lo puede hacer! La gente lo que hace es revisar por encima a los 
grupos para ver qué les interesa. Nadie puede revisar todos los 
mensajes de Facebook, de Instagram: ¡es imposible!

Ese tipo de acciones ya va constituyendo un modo especial 
de razonamiento que se ha dado en llamar percepción serial. Así 
lo llama un filósofo alemán, de origen surcoreano, que se llama 
Byung-Chul Han. Entonces, esa percepción serial, en la que 
continuamente el sujeto va recibiendo apabullante información, 
hace que veamos la vida como si fuera un juego de video.

Simplemente, recuerden a Súper Mario, que iba caminando, 
saltando por los edificios, se encontraba una espada, se encontraba 
una flor, una moneda, etcétera. Desde esta perspectiva, tanto las cosas 
buenas como las cosas malas tienen la misma valencia. Y nosotros lo 



97

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

97

asumimos así: nosotros estamos haciendo un informe que tenemos 
que entregar urgente, contestando los mensajes de WhatsApp, 
haciéndole cariño al perro, hablando con la esposa, haciéndole cariño 
al muchacho y almorzando; todo al mismo tiempo.

Es así, lamentablemente. Entonces, esa mente multitasking, 
esa mente multitarea que favorece la creación de una percepción 
serial, hace que se anule el juicio crítico. Hay tanta información 
que no es posible analizar lo que está sucediendo: ¡no hay 
posibilidad para la duración!

Por eso, no nos impacta que haya 47 000 niños asesinados 
en Gaza. Leemos la cifra todos los días, y no nos conmovemos, 
porque se ha anulado el juicio crítico. Una vez que se estructura 
la percepción serial, se disminuye la capacidad de análisis, y ese 
es el momento para impactar a la población con un elemento 
emocional de grandes dimensiones.

Lo vimos el 28 de julio de 2025, en las elecciones. Un elemento 
emocional de grandes dimensiones también lo constituyó el de 
las Torres Gemelas (en los EE. UU.). Ustedes piensen en todas 
las cosas que se inventan para impactar a la población con cosas 
atemorizantes como la covid-19, por ejemplo. Una vez que se ha 
manejado la población con un elemento emocional, y que se ha 
anulado el juicio crítico, entonces, se difunde el mensaje ideal. ¿Y 
cómo es el mensaje ideal? Ello ha sido analizado profundamente; 
hay tecnología para ver cómo se presenta el mensaje ideal: con 
qué palabras, con qué colores; es decir: todo se estudia. 

Hay una ciencia que se ha desarrollado recientemente, que es 
la ciencia de la captología, en torno a cómo captar la atención de 
las personas con los videos que circulan por las redes sociales; 
son aplicaciones de las técnicas derivadas de la captología. Por 
eso, son tan adictivos los videos de las redes sociales, sobre todo 



98

Róger Garcés

los videos de TikTok, que es la que considero la red más adictiva 
y más peligrosa. Ya hemos tenido suficientes evidencias de eso, 
con nuestros adolescentes, quienes siguen retos absolutamente 
irracionales, que han causado la muerte a algunos de ellos.

Pero, entonces, ese mensaje ideal que tiene ciertas 
características es lo que va a estructurar el sesgo cognitivo, que 
es la manera de organizar la realidad desde el punto de vista de 
cómo se ha fomentado, cómo se ha instaurado un tipo especial de 
pensamiento en la sociedad. Por ejemplo, el caso reciente —hace 
un año ya prácticamente— de las elecciones del 28 de julio de 
2024. En ese momento, lograron instaurar el famosísimo tema 
de las actas, e iban repitiendo obstinadamente: «Las actas»; «Las 
actas»; «Las actas»; y es intoxicante la cantidad de veces que se 
repetía «las actas», y resulta que en ninguna parte de la ley del 
sufragio dice que hay que mostrar las actas.

La ley dice que el CNE es un ente totalizador, pero no dice que 
usted tiene que mostrar las actas; sin embargo, ellos se empeñan 
en eso y, así, logran meter esas palabritas, para dar forma a la 
realidad que se construye a partir de lo que meten en los medios 
de comunicación, en las redes sociales digitales… De esa forma, 
moldean lo que la gente percibe: «moldean la realidad». Esto es 
lo que Jean Baudrillard llamaba la hiperrealidad, la realidad que 
parece ser más real que la propia realidad que sentimos con los 
sentidos. Una vez que se ha estructurado el sesgo cognitivo, ya se 
puede manipular la conducta de la población.

En este texto, yo quiero referirme especialmente al uso de esa 
plataforma que se ha utilizado para difundir los mensajes que a la 
postre van a construir la guerra cognitiva. Para defendernos de la 
guerra cognitiva —y en virtud de los puntos que hemos señalado 
anteriormente—, es importante que analicemos estos puntos que 
voy a nombrar a continuación. 



99

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

99

Primero: la seguridad y la confianza en lo que somos y en que 
podemos crecer como nación y resolver nuestros problemas con 
nuestros recursos.

Uno de los elementos de la guerra cognitiva es que trata de 
fomentar desesperanza: ellos intentan hacer creer a la población 
venezolana que aquí ya no hay nada que hacer, que hay que abandonar 
el país, que la gente no sirve, etcétera. Y una de las ideas que nosotros 
tenemos que fomentar es que nosotros podemos resolver nuestros 
problemas. ¡Tenemos que comenzar a creer en nosotros!

Lamentablemente, un porcentaje de la población identificado 
 con la derecha, identificado con la oposición, lo único que ha reci-
bido como entrenamiento para su conducta política es la violencia. 
Es lamentable, aunque entendemos que hay gente identificada 
con la oposición que ha entendido que existe la palabra para  
dirimir las diferencias y, a partir de la comunicación, podemos 
crecer como nación; afortunadamente, esta gente existe, pero 
quienes han capitalizado el nombre de oposición, lamentablemente 
 han infundido solamente el uso de la violencia. Es clave hacerle 
saber a la gente de la oposición que, como decía Virginia Satir, 
«las semejanzas nos unen, y las diferencias nos hacen crecer».

Es fundamental en una sociedad democrática, en una sociedad 
de un Estado de derechos, que podamos utilizar la palabra como 
medio para dirimir nuestras diferencias, que es lo que infortunada-
mente a un sector anárquico, extremista, violento, que ha querido 
capitalizar el nombre de oposición, no le interesa reconocer.

Es importante también que conozcamos —como segundo 
punto— el peligro de las redes sociales digitales, es importante que 
no nos dejemos llevar por la premura, tenemos que aprender el 
arte de detenernos. Realmente, recuerden que estamos atosigados 
por la cantidad de información que estamos recibiendo a cada 



100

Róger Garcés

momento, la cual nos hace responder muy apresuradamente y no 
generamos un juicio crítico.

Cuando nos tomamos el tiempo para pensar, cuando nos 
tomamos más tiempo para reflexionar, cuando no caemos en la 
trampa de la premura, podemos tener una respuesta mucho más 
efectiva y mucho más armoniosa para la vida en sociedad. En otras 
palabras: podemos desarrollar nuestra capacidad de resistencia. 

Quiero contarles un punto —siempre lo cuento—: me parece 
maravilloso. Cuando recibimos el ataque eléctrico en 2019, en 
mi comunidad, tuvimos diez días sin agua, porque las bombas 
trabajan con electricidad. ¡Diez días sin agua! ¡Mira que es 
complicada la cosa así, es complicada!: los hogares se llenan de 
mal olor, no se pueden fregar los corotos, la ropa no se puede lavar. 
En ese momento, había que ir a buscar agua a sitios donde fluye 
naturalmente. Caracas, por ser un valle, recibe algunos afluentes 
del Waraira Repano y, bueno, generalmente, uno va bandeando la 
cosa en la medida en que se puede. Llegó la luz cuando las fuerzas 
de la Revolución pudieron restituir el fluido eléctrico...; al llegar 
la electricidad, comenzaron las bombas a funcionar. Recuerdo a 
una mujer de mi comunidad, a quien me encontré como cinco 
o seis horas después de que la energía eléctrica fue restaurada. 
Ella me dijo: «Ya fregué todo, ya lavé todo, ya recogí agua: ¡puedo 
resistir diez días más!».

Verdaderamente, exhibir estas conductas de resistencia 
es admirable, y tenemos que reconocer que eso nosotros lo 
estamos haciendo desde nuestra guerra de Independencia. Yo le 
preguntaba a nuestro profesor Alí Rojas, historiador, sobre cómo 
se peleaban las guerras de Independencia; y él, antes de contarme 
cuentos maravillosos, me dijo: «Hay batallas que se libraron a 
garrote, y los españoles nunca vieron el arma sino cuando le caían 
a la cabeza. Hay batallas que se libraron a garrotazo».



101

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

101

¡Imagínense de lo que es capaz el pueblo venezolano! Pienso 
en la hiperrealidad cuando empezaron con lo de la gasolina que 
producía PDVSA: «La gasolina de Pdvsa no sirve porque hacía 
explotar los carros». ¿Recuerdan esa narrativa? Pasaban los 
vídeos por las redes sociales digitales de los carros incendiándose 
en las bombas de gasolina porque, según la oposición fascista, «la 
gasolina hacía estallar los carros». En esos días, recuerdo haber 
conversado con un sujeto en la cola para la gasolina. Ese hombre 
me decía que la gasolina de Pdvsa hacía estallar los carros, que era 
una gasolina de muy mala calidad, que es ¡terrible!, y la llamaban 
«la gasolina piche». Entonces, se estableció un diálogo como este:

—¿Y tu carro explotó por la gasolina?
—¡No, no, no! Mi carro no ha explotado.
—¿Y tú conoces a alguien a quien le haya explotado el carro?
—Bueno..., realmente no conozco a ninguno.
—¿Y tú conoces a alguien que conozca a alguien a quien le 

haya explotado el carro?
—No. No conozco personalmente a nadie que le haya 

explotado el carro.
—¿Alguien te ha contado que a un conocido le explotó el 

carro?, ¿alguien que se pueda rastrear?
—¡Mira!, nadie me ha contado eso.
—¿Y de dónde sacaste esa información?
—Bueno, la vi en las redes sociales.
—¿Y qué te hace pensar el hecho de que la única fuente de 

información que tienes sobre ese asunto son las redes sociales 
digitales?

Ya el sujeto no contestó más, y se hizo un gran silencio.
Entonces, con esa técnica, al menos, por unos momentos, 

sacamos al sujeto de la hiperrealidad. 



102

Róger Garcés

Otra de las cosas que tenemos que hacer para vencer la guerra 
es vencer el miedo y la ansiedad, porque apuntan justamente 
hacia el miedo. En las elecciones del 28, cuando tumbaron mucha 
cantidad de estatuas, quemaron liceos y quemaron de todo, 
apuñalaron a una pobre mujer en El Callao, y le clavaron estacas. 
Todas estas operaciones tienen una simbología cuyo objetivo 
es el terrorismo psicológico: el objetivo es sembrar miedo, y el 
miedo es paralizante. La función del miedo es la parálisis. ¿Por 
qué? Nótese bien: la representación cultural que ha hecho la 
humanidad acerca del miedo es el diablo, ¿verdad? La gente decía: 
«¡Muchacho, pórtate bien, que te va a salir el diablo!»; ¿verdad? 
¡El diablo causa miedo! Y uno se pregunta: ¿por qué el diablo 
asusta? ¿Por qué el diablo no pellizca, por ejemplo? ¿Por qué el 
diablo no muerde? ¡No!: el diablo asusta. El diablo asusta porque 
paraliza. O sea, la función del miedo es la parálisis. Entonces, con 
el miedo, dejamos de organizarnos, dejamos de hacer las cosas 
que estamos haciendo. Hay una parálisis continua en el proceso 
revolucionario. Por eso, hay que vencer el miedo y hay técnicas 
para vencer el miedo, y ellos lo saben. 

El otro elemento para vencer la guerra cognitiva es 
favorecer el vínculo comunitario. En relación con este punto, 
en la Universidad Internacional de las Comunicaciones, hemos 
generado un protocolo de prevención de trastornos mentales, 
producto de la información recibida a través de las redes sociales 
digitales. Se los voy a compartir a continuación. 

Primero: sepa usted que todo lo que circula en las redes 
sociales digitales tiene una intencionalidad. Nada ocurre por 
azar. Nada es azar. Como solemos decir: no hay almuerzo gratis. 
Todo lo que pasa en las redes está diseñado para provocar algo. 
¡Todo, absolutamente todo!



103

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

103

Así como les decíamos, no hay almuerzo gratis. Bueno, todo lo 
que pasa en las redes sociales digitales está diseñado para lograr 
algo. ¡Todo, absolutamente todo! Es bueno saber que, cuando 
uno se acerca a un teléfono celular, no se aproxima a un objeto 
inofensivo. Este aparato puede hacer daño. Por eso insisto: no hay 
que acercarse de forma inocente. Eso es lo que quiero decir.

Otro elemento: ¡nunca, pero nunca de los nuncas!; ¡jamás 
de los jamases!; nunca revises las redes sociales digitales 
inmediatamente después de levantarte. Y eso es, generalmente, 
lo que solemos hacer: nos levantamos, encendemos el celular… 
y empiezan a llegar los mensajes, poco a poco, uno tras otro. Y 
suenan, y suenan. Esa práctica es perjudicial. ¿Por qué? Porque 
nuestro aparato psíquico todavía no está funcionando al cien por 
ciento, inmediatamente que usted se despierta, todavía se pueden 
recordar los sueños, y los sueños son contenidos que vienen en el 
inconsciente. ¿Qué quiere decir? Que los mecanismos de defensa 
no están trabajando bien; de modo que, así como dejan salir 
contenidos del inconsciente, también dejan entrar contenidos al 
inconsciente. Por tanto,  lo que usted vea inmediatamente después 
de levantarse, ¡pum!, va directo para el inconsciente, ¡derechito!, 
sin pasar por el raciocinio. 

Sepa usted que cada video que ve en las redes sociales digitales 
ha sido diseñado para captar su atención a través de la tecnología 
desarrollada por la captología. Por eso, les cuesta tanto trabajo 
dejar de ver reels en TikTok. Mire usted lo que está haciendo 
Instagram ahorita: usted cierra Instagram, y esa aplicación activa 
el sonido del video. Entonces tiene que devolverse a cerrar la 
aplicación, y entonces se queda viendo otro video. ¡Sí!, en las 
redes, todo está hecho para que te enganches, te enredes: no hay 
nada al azar. 



104

Róger Garcés

El otro punto que es importante analizar es el siguiente: 
identifique —esto es muy importante— lo que quiere en la vida. 
Sepa que los algoritmos de las redes sociales digitales se lo van a 
poner en la red social de su preferencia. Dicen los expertos que 
bastan 70 likes para que la plataforma lo conozca a usted mejor 
que lo que lo conoce su esposa. Basta con 70 likes, y ellos ya saben 
qué tipo de música nos gusta, qué tipo de pensamiento tenemos, 
qué tipo de carros nos gusta, qué tipo de mujeres, etcétera... ¡Ellos 
vigilan todo! ¿Qué significa esto? Que van a construir y a poner 
los contenidos que respondan a nuestro tipo de pensamiento. De 
ahí salió un meme: Pero ¡¿cómo no va a ser verdadero lo que dice 
esto?! Dice justo lo que yo pienso. ¡Claro!: ¡te vienen estudiando 
desde hace rato!

Fíjate por qué es importante que uno sepa cómo está 
interactuando con las redes, qué es lo que uno quiere en la vida; 
porque todo se lo estamos aportando a las redes. 

Otro punto importante en el manejo de las RR. SS.: conozca el 
problema sinóptico de las redes sociales digitales. Si ve un video en 
una red, y lo ve en otra y en otra, puede llegar a creer que es verdad, 
pero resulta que todas las redes sociales trabajan para los mismos 
intereses, ¡todas! ¿Cuál es el problema sinóptico de las redes 
sociales digitales? Tomamos el ejemplo del problema sinóptico de 
los Evangelios. Marcos se apoya en Juan, Juan se apoya en Lucas, 
Lucas se apoya en Marcos; así, entre todos, hacen una tautología. 
Ellos se despachan y se dan el vuelto. Instagram se apoya en TikTok, 
TikTok se lo saca de X. Usted cree que lo que le ha llegado así es 
verdad. ¡Claro!, usted piensa: «¡Aaaah, me lo están diciendo varias 
personas!»; y no se lo están diciendo varias personas: se lo están 
diciendo varias plataformas gobernadas por la misma gente. Ese es 
el problema sinóptico de las redes sociales digitales. 



105

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

105

¡Atención con esto! Hay dos medios —o sentidos humanos— 
fundamentales hacia los que apuntan las redes, que son: la vista 
y el oído. La vista se relaciona con el fuego y la rabia. El fuego se 
relaciona con la rabia. Por eso, ellos te ponen la violencia en video. 
Usted ve los videos cargados de violencia y ello está estimulando, 
entonces, su propia rabia a través de la vista. Por eso, ellos insisten 
en que hay que ponernos a VER violencia y rabia. Sin embargo, 
los audios son distintos: los audios tienen una característica: 
pareciera que nos están revelando un secreto. Recuerden que toda 
esta tecnología ha sido desarrollada por laboratorios. Entonces, 
cuando usted comparte un audio, parece que estuviera revelando 
la noticia. Cuando la gente comparte un audio, en algún lugar de su 
mente aparece un pensamiento: «Estoy compartiendo una noticia 
muy importante. Algo que me fue revelado a mí». ¿Te das cuenta? 
Es porque el oído se relaciona directamente con la conciencia o 
el espíritu. Un audio pasa directamente como si fuese una voz de 
Dios. Por eso la radio en aquel momento, en los años 40, esa voz 
que te hablaba al oído tenía tanto impacto. Recuerden a Orson 
Welles, con la radio, lo que hizo en La guerra de los mundos. Dese 
cuenta cómo están diseñados los audios y los videos. Quítese la 
idea de que lo que usted comparte es algo personal y secreto que 
solo a «usted» le fue revelado. ¡NO! Eso está hecho para que usted 
salga de tonto y lo comparta y le siga echando leña al fuego.

Cuando se comparten videos de violencia en épocas de 
violencia callejera como la del 29 de julio de 2024, se tiene 
la sensación de que es una información novedosa. Cuando 
uno comparte un video, se tiene la sensación de que uno es el 
descubridor de la noticia, y, en el fondo, es un problema del ego, 
de sentirse importante compartiendo videos amarillistas. ¿Se dan 
cuenta de cómo nos manipulan?, ¿de cómo nos manejan? 



106

Róger Garcés

Gran recomendación: Haga ayuno de redes sociales digitales. 
¡Manténgase alejado de las redes sociales digitales por un día! 
Primero, será difícil; pero, después, se sentirá muy bien. Apague 
el teléfono un rato. ¡Permita a su mente que descanse un rato! Hay 
gente que se angustia: «¡Se me acabó la pila de celular!»; y entran 
en shock. Eso es justo lo que debemos evitar: la dependencia al 
celular; el celular causa adicción. 

Por último, utilice las redes sociales digitales solo como medio 
de transmisión de argumentos, no de odios. Donde reina la razón, 
desaparece la emoción, decía Platón. Necesitamos más análisis y 
menos ceguera, y más fascinación por la conciencia que por la 
violencia. 

He aquí algunas reflexiones para la vida. Debemos recordar 
que nosotros estamos en una transición a un modo de vida distinto 
de aquel para el que hemos sido entrenados (el modo de vida 
moderno es el de la dominación, basado en el individualismo): 
nuestro horizonte es una forma de relación humana que esté 
sustentada en la vida en comunidad, basada en la colectividad, 
basada en el vínculo comunitario.

Necesitamos empezar a reconocer que todos estamos 
interconectados, todos vivimos en interconexión, todos estamos 
vinculados. Ya esto lo sabían los aborígenes nuestroamericanos 
antes de la llegada de los españoles. Los antiguos mayas se 
saludaban diciendo In Lak’ech, que quiere decir Yo soy otro tú; y el 
otro respondía Ala k’in ‘tú eres otro yo’.

Entonces, ese despertar hacia la vida en el vínculo, hacia la 
vida en la interdependencia, a la vida en la interrelación que nos 
ha negado la dominación, justamente para poder dominarnos; 
tenemos que hacer esa transición con los elementos tecnológicos. 
Efectivamente, podemos reconocer la tecnología para favorecer 



107

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

107

el vínculo, pero no siempre hubo tecnología para el vínculo. 
Nuestros antiguos ya se comunicaban con elementos que no 
tenían que ver con la tecnología y había comunicación.

Les pongo un ejemplo: antes de los celulares, cuando había 
una fiesta, la gente empezaba a llegar espontáneamente. No había 
redes sociales digitales, pero algo nos comunicaba, algo nos 
conectaba: las redes comunitarias, humanas. Por ejemplo, ¿qué 
pasó el 11 de abril en Puente Llaguno, en Venezuela? El 12 de 
abril no estaban las redes sociales digitales como están ahorita, y 
la gente, espontáneamente, se iba a Miraflores: naturalmente se 
iba, bajaba de los cerros y se iba allá a Puente Llaguno. Entonces, 
¿qué nos convocaba?... El alma. Creo que sí: nosotros tenemos 
que incorporar la visión de alma dentro de la psicología. No soy 
el único que está hablando de recuperar el alma de la psicología. 
James Hillman ya ha hecho referencia a esto hace bastante tiempo. 









111

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

111

Crueldad oligárquica, neonazifascismos 
y otras malas yerbas para bloquear 
la forma histórica naciente de la Comuna

Héctor Gutiérrez García1

Dedico estas reflexiones a Cirila Gil y a Orlando Figuera. De 
igual forma, quiero honrar a mis maestros de la teoría de 

la liberación y maestras de la teología feminista: Guido Zuleta 
Ibargüen, de la asociación Fundalatin; Jesús Silva, el padre Chuy, 
de la Congregación Carlos de Foucauld; Bruno Renaud; Matías  
Camuñas; Jesús Gazo Bernal; Juan Vives Suriá; Francisco 
Wuytack; Gladys Parentelli; como también a muchas otras y 
muchos otros que nos han mostrado que el cristianismo puede 
ser vivido y pensado desde la justicia.

Cirila Gil fue una mujer negra, comunera y revolucionaria, de la 
población de El Callao (estado Bolívar), quien terminó asesinada 
por un joven de 13 años —presuntamente perteneciente a la 
religión cristiana protestante—. El joven, además de propinarle 
varias puñaladas, le clavó una estaca en el pecho, en medio de una 
ola de violencia neofascista desatada por la oposición antichavista 
que difundía, a través de redes sociales digitales, mensajes que 

1	 Comunero. Sociólogo, doctor en Creación Intelectual. Facilitador-
investigador de la Universidad Internacional de las Comunicaciones 
(Lauicom), del Instituto de Investigación y Posgrado de la Magistratura y del 
Centro de Experimentación para el Aprendizaje Permanente (Cepap) de la 
Universidad Nacional Experimental Simón Rodríguez. Correo electrónico: 
hectormorochogg@gmail.com. 



112

Héctor Gutiérrez García

llamaban «a salir a matar a chavistas», mientras grupos criminales 
desataban situaciones de violencia con el fin de desconocer los 
resultados de las elecciones presidenciales realizadas el 28 de julio 
de 2024. Orlando Figuera fue un joven, de 21 años, víctima de 
la violencia neofascista de otros jóvenes opositores antichavistas 
(mal llamados «guarimberos») en 2017, quienes lo golpearon, 
apuñalaron y quemaron vivo, por su condición de negro, pobre 
y chavista.

Los crímenes de odio contra Orlando Figuera y Cirila Gil, 
acontecidos en 2017 y 2024, respectivamente, muestran los 
niveles de intolerancia racista, clasista y política —tanto Cirila 
como Orlando eran negros, pobres y chavistas—, de quienes 
sostienen la violencia neofascista auspiciada dentro de algunos 
sectores opositores en Venezuela, especialmente entre jóvenes. 

Experiencias de racismo y violencia práctica que ninguno de 
nosotros quisiera que se repitan. La madre de Orlando Figuera, 
Inés Esparragoza, ha expresado que el pueblo venezolano no quiere 
que ninguna otra madre —ni en Palestina, ni aquí en Venezuela, ni 
en cualquier lugar del mundo— sea víctima de este fascismo. 

Hablo de fascismo y de su expresión en nuestro continente, el 
paramilitarismo, tal como nació también en Italia, cuando grupos 
armados paramilitares del dictador Benito Mussolini, llamados 
Fasci Italiani di Combattimento (fascio eran las espigas unidas que 
estos grupos paramilitares violentos utilizaban como símbolo de 
identidad), arremetían violentamente contra los comunistas y 
contra el pueblo organizado en ese entonces. 

¿Cómo una persona que se dice creyente de una religión cualquie-
ra, cómo un muchacho que se dice «cristiano evangélico», puede llegar 
no solo a asesinar a otra persona, sino a hacerlo clavándole una estaca 
de madera en el corazón —tal como la industria cinematográfica de 



113

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

113

Hollywood y Netflix ha difundido como la forma de matar a un 
«demonio» o a un «vampiro», personificado en el conde Drácula—? 
¿Cómo justificar tal acto de crueldad y de odio? ¿Por qué un humano 
puede llegar a actuar con tanta crueldad y violencia? 

No todos los hombres actuamos de esa manera, pero hay un 
grupo de hombres a quienes se les enseña a ser violentos, a sentir 
odio y a ejercer la crueldad. ¿Cuál es la causa de esto? ¿Por qué 
hay grupos que están atacando a nuestras mujeres en las UBCh 
(Unidades de Batalla Bolívar-Chávez) y en los consejos comunales? 
¿Por qué algunas personas son capaces de ejercer la violencia 
física o psicológica contra otras, solo por razones políticas? ¿Qué 
lleva a algunas personas a atacar simbólica y físicamente a los 
militantes del chavismo? ¿Por qué están criminalizando al pueblo 
venezolano en el exterior? ¿Cómo están tratando de satanizar 
al bolivarianismo y al chavismo en todo el mundo? ¿Cómo se 
vincula el sionismo con estas nuevas formas de nazifascismo?

Esos porqués y esos cómos trato de contestarlos en mi 
investigación, y me gustaría que las comunidades también buscaran 
los porqués y los cómos de los problemas de este tipo de violencia 
política que podemos llamar neofascista. Las respuestas a estas 
interrogantes deben formar parte de un esfuerzo popular, con 
corresponsabilidad en la investigación en nuestras comunidades 
y en cualquier lugar —incluyendo en las academias—, que sirva 
para la lucha de nuestro pueblo. Parto de lo que afirmaba, en el año 
1851, el maestro de Simón Bolívar, Simón Rodríguez, especialmente 
en Consejos de amigo dados al Colejio de Latacunga2, donde habla 
de enseñar a las niñas y a los niños a ser preguntones, para que, 
preguntando el porqué de las cosas, se acostumbren a obedecer a 

2	  Barriga L. (2021).



114

Héctor Gutiérrez García

la razón, y no a la autoridad, como los limitados, ni a la costumbre, 
como los estúpidos. 

Yo me empecé a hacer estas preguntas y algunas respuestas 
que he venido encontrando constituyen el contenido de lo que 
voy a exponer a continuación.

Dónde empezó la justificación de la violencia neofascista: 
¿en la política o en la religión?
Primero vi que el problema había empezado por los lados del 
Mediterráneo, en el Imperio asirio, donde se impuso como 
«natural» la desigualdad y la estratificación entre seres humanos 
superiores y seres humanos inferiores, según el trabajo del 
senegalés Cheikh Anta Diop3 y el chileno Alejandro Lipschutz4. 

Por las implicaciones religiosas, y no solo políticas, que 
aparecen en estos crímenes de odio, fui luego a investigar en 
una biblia escrita en arameo —no es una biblia escrita ni en 
hebreo ni en griego, sino en arameo, que era el idioma original 
de Jesús—, que se llama Biblia Peshitta aramea (2006). En esta 
Biblia, señalan que la primera persona que mató a su hermano 
fue Caín; luego habla de la primera situación de esclavismo, a 
través una maldición que echó el patriarca Noé a su hijo Cam (a 
su vez, padre de Canaán); asimismo, refiere que alguien vendió 
al justo, al inocente, al Mesías, por unas monedas, y afirma que 
«no se puede servir a dos amos»: No se puede servir, al mismo 
tiempo, a Dios y al dinero. 

Me parecieron importantes estas partes del texto, porque dan 
cuenta de situaciones como la explotación en condición de esclavo 

3	 Anta Diop (1955), p. 141.
4	 Lipschutz (1967), p. 43.



115

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

115

de otros seres humanos o el afán de lucro, las que son vinculadas 
por el marxismo con las «luchas de clases». También pode-
mos situar estos textos dentro de una «lucha de interpretación»  
entre dos maneras de entender la realidad —y, en el caso religioso 
(teológico), de lucha entre dos maneras de hacer hermenéutica o 
interpretación de un texto sagrado, en este caso, la Biblia—. 

Fui investigando sobre el origen del cristianismo5 y algunos 
autores dicen que, al comienzo, era un organismo con un vo-
luntariado autosuficiente y autónomo; pero que, a partir del año 
325 d. C., en el Concilio de Nicea, varias personas empezaron a ata-
car las creencias de las personas que estaban en las aldeas (en latín, 
a las aldeas se le llama pagus y a las creencias de las personas que 
están en las aldeas se les llamaban paganus; es decir: paganismo). 
Entonces, empezaron a atacar a las personas desde lo que algunos 
estudiosos6 llaman «cristiandad imperialista», porque el imperio 
(esto es, aquel grupo que quiere expandirse territorialmente)  
adoptó el cristianismo, y lo tergiversó Esta distorsión del cristia-
nismo, se expresó históricamente en los criterios machistas7 de 
Tertuliano (160-220 d. C.), así como en los criterios imperialistas 
de Diocleciano (285-298 d. C.), de Maximiano (285-288 d. C.), y 
particularmente de Constantino (306 d. C.), quien persiguió a la 
escuela filosófica que quedaba en Egipto (Alejandría), al punto de 
despellejar viva y matar, a pedradas, a una de las primeras astróno-
mas y filósofas existentes allí, como fue Hipatia.  

Uno se hace preguntas —viendo las imágenes del Concilio de 
Nicea y de los grupos que se enfrentaron a esta persecución—, 
porque es importante notar que no todas las cristianas ni todos 

5	  Schaff (1882/2002).
6	  Hinkelammert (1977); Dussel (2008); Romero Losacco (2020), pp. 239, 248-250.
7	  Holland (2006), pp. 21, 80-81, 225; Moreno (2011).



116

Héctor Gutiérrez García

los cristianos estaban de acuerdo con esta visión imperialista 
y machista. Había campesinos en la zona de Francia (Galia), 
errantes, que eran cristianos y no estaban de acuerdo con esta 
visión, y se convirtieron en los primeros cimarrones o bacaudaes8 
en la Europa en aquel entonces. 

La siguiente persona que le agregó esa visión jerárquica 
a la cristiandad imperialista fue San Agustín, para combatir 
tanto a los frailes maniqueos, donatistas y pelagianistas, como 
a los sacerdotes liberales, juglares, cantantes y caminantes libres 
(universitarios). Esto muestra que hay una forma de cristianismo 
que es popular: que camina desde y con el pueblo. Pero, para poder  
controlarlos, Benito de Nursia (Umbría, 516 d. C.) creó las abadías, 
encerrando al cristianismo dentro de los claustros (monasterios). 

Así fueron instituyendo en Europa una cristiandad 
imperialista que empezó a perseguir a todas las personas llamadas 
paganas. Los principales actores de esta persecución fueron  
emperadores y reyes —entra aquí el ámbito de la política—, como 
Justiniano I (527/534 d. C.), Recaredo I (589 d. C.) y Carlomagno 
(800 d. C.), que hicieron de la religión una creencia «absolutista y 
prejuiciada», a partir de la cual se ejecutó —en primer lugar— a la 
población de creencia y cultura judía. Para la misma fecha, y este 
dato es importante para algo que voy a comentar más adelante, 
un grupo de turcos jázaros (kázaros) del Cáucaso (es decir: de la 
zona llamada Eurasia) se convirtieron al judaísmo rabínico, grupo 
que luego vamos a conocer como asquenazíes. 

Desde Carlomagno, la cristiandad imperialista buscó 
expandirse hacia el Al-Quds palestino musulmán, a través de 

8	 Federici (2004/2010), p. 36.



117

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

117

varias cruzadas9. A estas cruzadas se sumaron, en el siglo xiii, tanto 
la reina Blanca de Castilla como el monje benedictino francés  
Guibert de Nogent (1120), con interpretaciones «teológicas» 
antipopulares que lograron instituirse tras una serie de concilios 
(asambleas de las jerarquías de la Iglesia católica)10. 

Y esto nos interesa mucho, porque una de las preguntas que la 
gente se hacía en nuestro país era: «¿Por qué los “guarimberos”11 
cargan escudos con símbolos de los cruzados?». En muchas  

9	 Es importante recordar que las cruzadas han sido presentadas como 
iniciativas de campañas militares que buscaron proteger la peregrinación 
a una Al-Quds (entendida como «Tierra Santa») que estaba en territorio 
dominado por el musulmán Imperio otomano, y que contaron inicialmente 
con apoyo papal. Estas cruzadas fueron encabezadas, entre otros, por Pedro 
de Amiens, el Ermitaño; Godofredo de Bouillón; Domenico Michiel; el 
obispo francés —templario— Bernard de Fontaine de Claraval (1113 d. C.); 
y los reyes Balduino I y Balduino II. Lograron iniciales éxitos bélicos que 
fueron muy provisionales (tras nueve cruzadas), ya que fueron derrotados 
mayormente por ejércitos no occidentales —islámicos, mongoles—, y 
luego, al conocerse de su codicia política y económica —«separada» de los 
lineamientos jerárquicos institucionales—, la Iglesia católica les persiguió y 
disolvió. Lo que es relevante destacar es que, de manera encubierta, también 
querían usurpar las rutas comerciales no occidentales terrestres y marítimas 
(comercio árabe y asiático en la Ruta de la Seda). A quienes impulsaron las 
cruzadas, por portar símbolos con la «cruz» (en la ropa o en sus escudos de 
armas), les llamaron cruzados.

10	 Respecto a estas tendencias teológicas de la cristiandad, véase Romero  
Lossaco (2020), p. 248.

11	 «Guarimba» es un término coloquial usado en Venezuela para referirse a ba-
rricadas callejeras o cortes de carreteras. Las colocaban los «guarimberos», 
quienes se presentaban como «activistas pacíficos», pero que, contradicto-
riamente, venían armados de mazas de madera con puntillas, tirapiedras, 
bazucas artesanales, cocteles molotov, decenas de armas artesanales,  
guayas contra los motorizados. La «oposición» venezolana —de extrema  
derecha— les puso en marcha para desestabilizar, primero, el gobierno  
de Hugo Chávez Frías y, luego, el de Nicolás Maduro Moros. Ver en Capote 
(2024), pp. 31-32.



118

Héctor Gutiérrez García

imágenes, vimos a los “guarimberos” usando escudos con sím-
bolos que datan de las cruzadas. ¿Acaso estos muchachos tienen 
un pensamiento tan reaccionario y conservador que quieren «re-
gresarse» a la época de los templarios medievales europeos, para 
considerarse ellos mismos «cruzados»? Aquí hay un problema de 
extraña alienación; porque, luego, vimos en la toma del Capitolio 
de Estados Unidos, el 6 de enero de 2021, a un agitador12 con 
unos «cuernos de vikingo» defendiendo a Donald Trump. Es decir: 
esta gente de la oposición violenta neofascista retoma especial-
mente del pasado «aquello» que constituye lo más desigual y lo 
más violento, en lugar de recuperar del pasado aquello que es 
lo más amable y lo más armónico con la madre tierra y con las  
comunidades humanas. 

Siguiendo con la historia de la transformación del pensamiento 
cristiano en la cristiandad imperial, me hago muchas más 
preguntas. Jesús era un niño que nació en una zona de Asia 
Mediterránea —una zona, digamos, semita—, tal vez su figura y 
su cuerpo físico era parecido a la imagen medieval euroasiática de 
la Iglesia ortodoxa rusa (Virgen María y Niño Jesús de Tikhvin), 
que muestran a la Virgen María y a Jesús con piel más oscura. Sin 
embargo, como la Iglesia en la época medieval europea mandaba 
a los pintores a diseñar imágenes gigantescas en las basílicas, 
transformaron esa imagen de Jesús de piel más oscura, en otra 
que conocemos más, que lo exhiben «más blanco» —aunque 
en otras aparece con más rasgos árabes—. Desde entonces, la 
cristiandad imperial inició un prejuicio religioso y cultural, de 
índole racial, contra la población africana, afrodescendiente 
y árabe, como también contra la población de idioma hebreo 

12	 Jacob Anthony Angeli Chansley «Jake Angeli», también apodado QAnon 
Shaman o Q-Shaman.



119

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

119

y creencia judía. Esto también lo remarcó Ricardo Corazón 
de León (1189 d. C.), quien hizo grandes cruzadas contra la 
población de creencia judaica.

Con igual sentido, los reyes Pedro II de Aragón (1196-1213), 
Alfonso VIII de Castilla (1158 y 1214) y Sancho VII de Navarra 
(1194 y 1234) buscaron convertir los tribunales de la Santa  
Inquisición en una cruzada contra los llamados «marranos» —es 
decir: aquellas personas que eran de creencia judía y que fueron 
forzadas a convertirse al catolicismo—, ya que las presentaban 
como «sospechosas» de que, a escondidas, seguían practicando 
el judaísmo. De igual forma, a quienes llamaron moriscos 
—personas de creencia musulmana que fueron forzadas a 
convertirse al catolicismo—, también los persiguieron (de hecho, 
Alfonso VIII y Sancho VII organizaron la antiislámica Batalla de 
Las Navas de Tolosa en el año 1212).

Esta visión jerárquica fue respaldada por el papa Inocencio V 
(1276), quien permitió la segregación dentro de los guetos  
medievales aplicando el «Statutum de Judaísmo» del año 1275, 
como también lo hicieron Alfonso X de Castilla (1252-1284) y 
Tomás de Aquino (1259-1274)13, quienes también persiguieron, 
desde una visión machista, sumada al prejuicio racista, a la  
población africana y la población musulmana (a la que también 
llamaban moros). 

En ese entonces, les ponían una insignia a las poblaciones 
musulmana y judaica para que no pudieran moverse libremente 
por los poblados; les quitaban sus bienes, los «clasificaban» y 
los encerraban en guetos. Esto lo muestro porque me parece 
importante discutir, como pueblo, que, desde la cristiandad 

13	  Capelletti (1994), pp. 11-12, 32; Heng (2012), p. 3.



120

Héctor Gutiérrez García

imperial, se creó una simbología racista, como la de un arcángel 
blanco que, desde la superioridad, aplasta al ser malo de abajo, 
que es negro. Este símbolo ya te da un «programa» ético y estético: 
ético, porque te pone «el bien» arriba: blanco, y «el mal» abajo: 
negro; y estético, porque te pone «lo bonito» arriba y «lo feo» 
abajo. Y yo digo, pero..., ¡ya va!, eso fue «creado» en el Medioevo 
europeo —no fue siempre así—, y fue entonces una construcción 
hecha en esta pintura. 

Por eso, yo creo que hay que discutir las interpretaciones que 
están haciendo de la Biblia, porque —hasta donde conocemos—, 
según los Evangelios, el Mesías (Jesús) se reunía con las mujeres 
y con las personas enfermas y con los borrachos, y se reunía con 
la gente que más necesitaba el amor. Pero «esta gente» medieval 
hace todo lo contrario: esta gente «demoniza» a las personas a 
quienes ellos mismos empobrecen.  

Las siguientes persecuciones ocurrieron en los reinos de 
Castilla y Aragón (1232-1238 d. C.), momento en que el inquisidor 
Pedro Mártir (1252 d. C.) y el papa Juan XXII (1316 d. C.) 
condenaron lo que ellos llamaron «hechicería», que —reiteramos— 
se refería al conocimiento natural sobre la madre tierra, que es un 
conocimiento también espiritual. Luego, ocasionaron matanzas 
antipopulares y antisemitas, impulsadas desde las ibéricas Cortes 
de Toledo (1480) y desde los tribunales de la Inquisición, siguiendo 
los dictámenes del papa Sixto IV (1478); y persiguieron todo 
aquello que consideraban paganismo, herejía y religiones no  
católicas, por lo que ocasionaron muchas matanzas, incluyendo 
un exterminio periódico de creyentes judíos.

Conocer esta tragedia es importante porque lo que está pasando 
hoy parece una contradicción: vemos ahora a sionistas —que se 
presentan como «judíos»— exterminando a la población cristiana, 



121

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

121

a la población judaica no sionista y al resto de la gente que está en 
toda esa zona de Palestina —y ahora en Irán, de manera similar, 
están ejerciendo una violencia bélica como en aquella época  
medieval europea—. Es como si se devolviera el tiempo en forma 
retrógrada, y esta gente sionista estuviera ahora haciendo lo que 
les hacían a ellos. 

Fundamentalismo e intolerancia religiosa  
como base de la violencia neofascista
El monje nominalista inglés Guillermo de Ockham (1323 d. C.)14 
contribuyó a esa teología antirracional, que no creía en Aristóteles, 
que quería que la creencia de la gente fuera ciega, y eso nos  
importa mucho, como pueblo; porque cuando hablamos de 
«fundamentalismo», hablamos de las personas de actitudes 
intolerantes. ¿Qué significa intolerancia? Cuando hablas con una 
persona, y se cierra el diálogo, dice: «¡No, no, yo no hablo contigo!». 
Y si se les dice: ¿Por qué no quieres hablar?; responden: «No, es 
que tú eres el diablo, tú eres el demonio». Pero se puede contestar: 
«¡Ya va! Un momentico, ¿por qué me estás diciendo eso? La misma 
Biblia dice que tú no puedes juzgar a tu semejante». Y si vuelven a 
responder: «No, yo no hablo contigo». En esos casos, se cierra el 
diálogo.  

Esa intolerancia, que surge de interpretaciones fundamenta-
listas, es el paso previo para el fascismo. Ya venía con Guillermo 
de Ockham, pero también del machismo de Tomás de Aquino. 
Esta «interpretación» también incluye una «idolatría biblista», vía 
«revelación sagrada»15; porque, en su fanatismo, aquella persona 

14	  Capelletti op. cit., pp. 17, 19. 
15	  Capelletti, (1994), pp. 11, 12; Holland (2006), pp. 21, 80-81, 225; Moreno (2011).



122

Héctor Gutiérrez García

cree que, porque lee la Biblia, ya está «ungida» y puede, así, «mal-
decir» a su semejante. Yo digo: «¡Ya va! Un momentico: tener co-
nocimiento de un texto no te “diviniza” más». También hay un 
tema de práctica real.

El punto es que, gracias a estas influencias tomistas —de 
Tomás de Aquino—, se «despojó» a la comunidad de la práctica 
de hacer teología popular liberadora, de poder pensar la Biblia 
por sí misma, a un nivel místico. Durante la inquisición y la caza 
de brujas, usaban aparatos de tortura. ¿¡Cómo una religión de 
amor va a generar un efecto tan espantoso!? 

Lo ‘material’, disfrazado de espiritual,  
como verdadera causa de la crueldad 

¿Qué fue lo que pasó en ese entonces? Aunque siempre estaban 
hablando de «cosas espirituales», en el fondo, ganaban mucho 
dinero y posesiones, porque siempre estaban buscando el tema 
«material». 

Entonces, la Inquisición lo que hacía era quitarle las casas, las 
tierras y los bienes a toda la gente que era acusada de herejía, y, 
con eso, se enriquecían capellanes, alguaciles, fiscales, notarios, 
carceleros y «familiares» laicos, creando una «burocracia». Algo 
así: «Si yo te acuso a ti, luego te quito todos tus bienes»; y luego 
«nos repartimos eso» entre acusadores. Es decir: había un elemento 
material «escondido» detrás de ese argumento presuntamente 
«religioso», con el cual trataron de avanzar esta caza de brujas en 
los países de religión cristiana protestante y la Inquisición del Santo 
Oficio en los países de creencia cristiana católica16. Además, con 
el mito del hijo de Noé, Cam —que ya mencioné—, condenado 

16	  Camus (1974). 



123

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

123

a la esclavitud, justificaron la esclavización de la población no 
católica (musulmana o judía, así como también africana, irlandesa, 
escocesa, afrodescendiente, indígena, etcétera), como también sus 
«guerras religiosas» (y las cruzadas en el Medioevo europeo). Así 
que volvieron a «manipular el texto bíblico» para sus intereses. 

Tenemos aquí otro caso espantoso, producto de una 
tergiversación bíblica: en Francia, Heinrich Kramer y Jacob 
Sprenger elaboraron el texto titulado en latín Malleus Maleficarum 
(Martillo de las brujas), con el cual clasificaron como brujería 
todo aquello que calificaron como relacionado con la hechicería. 
Con el aval tanto de los papas Nicolás V (1452 d. C.) y Calixto III 
(1456 d. C.) como de los reyes latinos Alfonso XII de Castilla 
(1465-1468) y Alfonso V de Portugal (1475 d. C.), mantuvieron esa 
tergiversación para perseguir, invadir y expropiar a musulmanes 
y paganos, usurpándoles sus territorios. Por el lado de los reinos 
de Castilla y Aragón, la Inquisición fue avalada por los papas 
Sixto IV (1481 d. C.), Inocencio VIII (1484-1492), Alejandro VI 
(1493 d. C.) y León X (1514 d. C.), para beneficiar a los reinos 
ibéricos de Castilla y Aragón. 

De hecho, el papa Inocencio VIII justificó la invasión de al-Ándalus 
(Andalucía) a partir de una supuesta «pureza de sangre»: 
revisaban si la gente «tenía madres, padres, abuelas y abuelos que 
fueran de creencia musulmana o judaica». Con ello, trataron de 
aplicar la pena de muerte y la expulsión a todas las personas de 
los califatos musulmanes en la península Ibérica (los califatos 
eran la forma organizativa islámica en ese entonces). 

Y ahí queda pendiente una explicación que ya sería más  
detallada sobre los demás habitantes de Iberia en aquel momento: 
mozárabes, muladíes, mudéjares, sefardíes, animistas, sarracenos 
y paganos. Esas eran las distintas formas en las que podíamos ver 



124

Héctor Gutiérrez García

la diversidad de creencias —judaicas o musulmanas, entre ellas—, 
que, para mantenerse en el territorio católico, fueron obligadas a 
través de la violencia a convertirse al catolicismo. 

Enrique Dussel dice que esto fue el comienzo de una violencia 
victimaria y sacrificial de parte del Occidente, la expansión ibérica 
de la primera modernidad17. Por su parte, Javier García Fernández18 
dice que este modelo de violencia (despojos, concentración  
latifundista de la propiedad robada, matanzas, conversiones 
forzadas, sometimiento esclavista —con servidumbre, manumisión, 
esclavitud— y sometimiento mercantil con trabajos como el de 
jornalero, entre otras amputaciones culturales) fue el que luego se 
utilizó aquí en Abya Yala, del cual dio cuenta el cura Bartolomé de las 
Casas, quien vino en el primer viaje del navegante invasor Cristóbal 
Colón y dio testimonio de aquel arrase contra la población originaria 
de nuestro continente, habiendo sido testigo previamente de cómo 
hicieron también aquella matanza en África.

En África, arrasaron con la gente, la mataron, y la que sobrevivía 
la secuestraron y la esclavizaban. Entonces, todo eso lo vio en esa 
época el monje Bartolomé de las Casas, y él lo describió en sus obras 
Brevísima relación de la destrucción de África (1487), anterior a su 
Brevísima relación de la destrucción de las Indias y Apologética historia 
sumaria (1552), cuando sacó la cuenta de entre 10 y 100 millones 
de indígenas exterminados en Abya Yala (a la que los europeos 
llamaron primero «Indias Occidentales», luego «Nuevo Mundo» y, 
finalmente, «América y el Caribe» atlántico). Eso significa que uno 
de los peores genocidios que ha habido en la humanidad ocurrió en 
nuestro continente para quedarse con el territorio y sus riquezas.

17	  Dussel (2008).
18	  García Fernández (2016, 2019).



125

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

125

Y aunque las religiosas Bulas Alejandrinas ibéricas de 1493 le 
otorgaban nuestro territorio continental a los Reyes de Castilla y 
Aragón, cuando usted accede a la página del Vaticano —Vatican 
News19—, y ve que, para esta institución eclesiástica, la doctrina 
del descubrimiento nunca fue católica, la primera conclusión 
a la que podemos llegar es que tal afirmación implicaría que 
revisáramos todos los libros de educación primaria con los que se 
nos enseñó este tema, porque ni siquiera el Vaticano reconoce el 
«descubrimiento de América». 

Entonces, esto tiene toda una serie de implicaciones para las 
reparaciones históricas de la colonización. Como pueblo, tenemos 
que dar nuevas respuestas a las siguientes preguntas: ¿Por qué 
hicieron esta matanza? ¿Por qué hicieron este desastre? ¿Por qué tanta 
violencia y crueldad genocida, como la que vemos hoy en Palestina? 

El escritor uruguayo Eduardo Galeano20 dice que en los libros 
del almirante naviero Cristóbal Colón aparecía 139 veces la palabra 
oro y 51 veces la palabra Dios. Es decir: venían a saquearnos, y 
el discurso religioso era una excusa, un mero pretexto. Aquí lo 
vemos: ¡100 millones de personas exterminadas! Pero cuando 
hablamos con la gente que tiene una posición de derecha, esta 
dice: «¡Por favor, si eso fue hace 500 años!». O sea, es como si 
esos muertos no valieran. ¡Pero sí valen!: el Libertador Simón 
Bolívar21 también refiere lo que dijo Bartolomé de Casas sobre el 
exterminio de estos pueblos indígenas originarios.

El legado de la Inquisición y la caza de brujas presente hoy
La Inquisición —el Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición— 
nos dejó palabras y formas de pensar y actuar: A veces, usamos 
frases o conceptos de esa etapa, como la del período de gracia, la 



126

Héctor Gutiérrez García

cual significaba un período «inicial» de tiempo (de 30 a 40 días) 
que le daban a una persona que era acusada ante la Inquisición, 
para que tal persona «sospechosa» se adelantase a denunciarse 
a sí misma de que era hereje, y a denunciar a otras personas, de 
forma «voluntaria». Aunque «se arrepintiese», igualmente perdía 
sus propiedades; también la torturaban y mataban. De igual 
manera, aunque se «autoacusase», también era susceptible de que 
le quitaran sus bienes y la despojaran de todo. Porque, como ya 
hemos apreciado, la Inquisición era un «gran negocio»22. 

Entonces, la frase período de gracia era aplicada con un  
—oculto e ideológico— sentido persecutorio: las primeras 
víctimas de la Inquisición fueron los «herejes» (las bautizadas y 
los bautizados considerados «renegados»), los clérigos herejes, 
los vasallos y labradores dependientes de la nobleza feudal, los 
«conversos» adinerados, los usureros, los protestantes extranjeros 
—sobre todo marinos, mercantes—, los «iluministas», las 
curanderas, los bígamos y los homosexuales (llamados entonces 
«sodomitas»). Mucha gente era acusada por puro infundio, por 
pura sospecha, sin ningún tipo de fundamento. 

Esa distorsión religiosa construyó, más allá de una frase, una 
atmósfera fascista colectiva antes del arresto y de la posterior 
condena: la sospecha, seguida de la hostilidad. Primero era difundido 
públicamente el edicto de gracia, seguido del posterior período 
de gracia. Así se diseminaba la sospecha religiosa (antiherética y 
antisemita) que buscaba empujar a la denuncia propia y ajena, hasta 
por faltas triviales: una sospecha masiva que se volvió espionaje social. 

Estos apuntes históricos son muy importantes. Cuando 
adelanto la investigación sobre este tema, y me planteo la siguiente 

22	  Albert Camus (1974), pp. 28, 41. 



127

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

127

interrogante: ¿cómo se ve esto reflejado en mi comunidad?;  
encuentro que, en las filas del chavismo, actualmente, esa 
«persecución inquisitorial» todas y todos la hemos sufrido. 
Recuerdo que, desde el golpe de 2002, a quienes somos defensores 
y partidarios del chavismo nos llegaban militantes de la oposición 
violenta, llenos de odio, a la puerta de la casa, con unas cacerolas. 
Nos tocaban la puerta, y nos gritaban: «¡Te vamos a matar!». 
Ahora, más recientemente, en 2024, te mandaban un mensaje 
por las redes digitales que decía: «Sabemos dónde están tus hijas; 
sabemos dónde estudias, dónde trabajas»; y creaban un estado de 
terrorismo, donde tú no sabías si tenías que salir de la casa, o no. 

Lo antes expuesto «ya lo practicaban» en la Inquisición: se llama 
espionaje social y sospecha masiva. Una sociedad de la persecución 
inspirada en la postura antipopular de Guibert de Nogent23. 
Eso ya viene de allá. Viene de aquella época medieval europea. 
Porque, aunque esa forma de proceder la inventaron en aquel  
entonces, y permitieron las acusaciones que se hacían por temor, 
maliciosas conjeturas, mezquindades —por confusión e incluso 
por puro odio—, y que, en el fondo, tenían razones ‘materiales’: 
buscaban el desplazamiento de la población para controlar el te-
rritorio; en la actualidad, puede repetirse a través de algo así como 
«Si tú me caes mal, te voy a acusar, para que te vayan a fregar». 
Entonces, sigue así esa lógica de persecución de la Inquisición.

También es importante que se sepa o se recuerde un tema que 
Eduardo Galeano ha estudiado, que se llama la Leyenda Negra,  
según la cual la población inglesa (anglosajona) acusaba —y hoy 
son mutuas acusaciones— que la matanza más sangrienta en 
América la ocasionó la población católica latina. Pero, si se estudia 
bien, se demuestra que no fue tan así: en el mundo francés (latino), 

23	  Ver a Nogent, en Romero Losacco (2020), p. 252.



128

Héctor Gutiérrez García

germano y anglosajón (protestante), fue terrible la caza de brujas. 
Por ejemplo, en la región franco-germana de Würzburg 

(Wertzberg), 900 «brujas» murieron en la hoguera en un solo año, 
y otras 1000 fueron quemadas en sus alrededores. En Toulouse 
(Francia), llegaron a ejecutarse 400 personas en un solo día. En 
1585, de toda la población femenina de dos aldeas del obispado 
de Trier (Alemania), solo se salvó una mujer en cada una de ellas. 
Esa era la caza de brujas protestante; en otras palabras: también 
hay que sacar la cuenta por el lado de las élites protestantes, que 
también mataron a muchas personas con la caza de brujas24. 
Aquí vemos también la relación entre religión y mercantilismo 
(capitalista), porque ya se afirmó que esta gente se enriquecía a 
través de estas acusaciones; estas últimas venían después seguidas 
de un despojo de sus bienes.

En ese sentido, Juan Calvino se pronunció a favor de la usura, 
y él, junto con Martín Lutero, impulsó una reforma protestante, 
que se inclinó a propiciar una actitud de justificación a 
favor de la clase comercial de esa época —conformada por  
industriales, migrantes, mercaderes e intermediarios—, 
quienes sustentaban una visión religiosa que hablaba de una 
«transformación» y buscaba impulsar una ética patriarcal 
proclive al conservadurismo económico. Algunos autores y 
algunas autoras han hablado y escrito sobre esta relación entre 
capitalismo y este tipo de cristiandad25. 

De esta manera, convirtieron al hombre espiritual en un 
animal económico, donde el criterio de éxito era la acumulación 
de riqueza, y las críticas a esta desviación «debían ser silenciadas 

24	  Ehrenreich y English (1981), p.8. 
25	 Tawney (1959); Hinkelammert (1977); Merchant (1980/1983); Capelletti 

(1994); Federici (2004); Romero Lossaco (2020).



129

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

129

con la persecución». De esta manera, si una persona decía: «Yo 
no creo en ese fetichismo del dinero, porque en la Biblia dice que 
“no se puede servir a dos señores”»; en ese lugar y en esa época, 
le contestaban: «Te vamos a perseguir, porque tú no quieres que 
yo me enriquezca». 

Al respecto, autores anglosajones como John Maynard Keynes 
denunciaron que el «capitalismo era irreligioso», porque los 
primeros santos y sabios estaban en contra de la usura, ya que «la 
codicia era un pecado»26. Y, cuando acusaban —en ese momento y 
lugar— a una persona de la religión protestante por contradecirse, 
según el principio cristiano que sostiene que «no puede servir a dos 
señores», «no puede ser codicioso y, al mismo tiempo, creyente»; 
luego, a la persona acusadora la torturaban, la decapitaban, o la 
enviaban para la hoguera (estos «castigos» también abarcaban a 
las niñas y a los niños «rebeldes»). De hecho, sus efectos también 
llegaron a las ciencias y a las familias occidentales. 

Todo este proceso histórico hizo que esta modernidad 
europea surgiera como un capitalismo y una cristiandad 
imperialistas, al proseguir los postulados del papa Inocencio IV 
(1243-1254) y del cura inquisidor francés (dominico) Bernardo 
Gui (1308-1323), quienes influyeron de modo fundamental en 
el método científico occidental, puesto que algunos creadores 
de dicho método experimental eran partidarios y funcionarios 
del Tribunal inquisidor europeo, como lo fue el canciller 
inglés calvinista Francis Bacon (1620) y avalaban la tortura 
como «técnica de interrogación e investigación»27. Así que, en 
Europa, mientras Bacon postulaba la tortura a la naturaleza 

26	  Tawney (1959), pp. 125, 301.
27	 Romero Lossaco (2020), p. 250.



130

Héctor Gutiérrez García

(no humana y humana) como método científico experimental, 
el absolutista británico Thomas Hobbes (1651) aprobaba la 
persecución como forma de control social28. 

Además, existen sospechas en un sector de personas  
relacionadas con la causa del feminismo acerca de que lo que  
hacían era tratar de frenar las rebeliones antimercantilistas y 
antifeudalistas, encabezadas por mujeres. Por otra parte, aseguran 
algunos  estudios29 que, durante la caza de brujas y el período de 
la Inquisición, después de la pérdida de las tierras comunes, fue 
reorganizada la vida familiar estableciéndose institucionalmente 
—especialmente desde el siglo xvi— la crianza de las niñas y de 
los niños, mientras se olvidaba el cuidado que anteriormente se 
brindaba a las ancianas y a los ancianos.

Ha habido pensadores alemanes que sí creyeron que el 
cristianismo originario significaba llevar ese «reino de Dios» a la 
tierra (como los profetas de Zwickau, los mineros de Mansfeld y los 
cristianos anabaptistas de la ciudad de Münster), en el sentido de 
que todas las personas despojadas conformaran una comunidad 
igualitaria, como lo planteó públicamente el reformador Thomas 
Müntzer en Alemania. Pero este tipo de pensamiento lo atacó  
ferozmente el protestante Martín Lutero, tal como lo dejó escrito 
en su texto Widder die stürmenden bawren: Wider die räuberischen 
und mörderischen Rotten der Bauern (Furia contra los asaltantes 
bávaros: Contra las bandas de ladrones y asesinos de campesinos), 
en el que se puede apreciar cómo Lutero expresa su rechazo a 
quienes iniciaron la revolución popular en Alemania (Revolución 
de Noviembre)30. Con ello, este protestante reformista 

28	 Merchant (1980), pp. 168, 206.
29	 Como los de Alan Macfarlane y Keith Thomas (Federici, 2004, p. 275).
30	 Una obra conocida que profundiza este contexto fue elaborada por el  



131

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

131

 promonárquico se opuso a la lucha campesina antifeudal31. 
Entonces, a quienes protestaban, en esa época y en ese lugar 

europeo, les condenaban desde un punto de vista supuestamente 
«religioso», ya que Lutero trabajaba para los monarcas, para 
los reyes y para la clase mercantil de Alemania. Para algunos 
estudiosos32, la Reforma y la Contrarreforma cristiana en 
Europa fueron realmente unas cruzadas; concluyen que estas 
interpretaciones religiosas (teológicas) eran antiutópicas, 
irracionalistas y ciegas.

La resistencia a la crueldad y a la violencia  
de la cristiandad imperial
Hubo gente que se resistió: cristianas y cristianos que no 
compartían esa visión desigual y violenta de la cristiandad  
imperial, porque veían a la Iglesia como una comunión solidaria, 
como una comunidad cristiana originada en las catacumbas. En ese 
grupo, tenemos a muchas mujeres, en respuesta a que el Imperio 
empezó a introducir el machismo dentro del cristianismo, dejando 
a las féminas solamente como esposas y madres; y a aquellas mujeres 
que querían adquirir conocimientos solo les quedaba la opción 
de convertirse en monjas. Tenemos directoras de conventos33, 
mujeres como Hroswitha de Gandersheim (canonesa benedictina, 
del año 935-1002 d. C.), Hildegarda de Bingen (abadesa de la 
Orden San Benito, para el año 1098 d. C.), Herrada de Landsberg 
(abadesa del año 1125 d. C.). Tenemos, además, a los goliardos, 

comunista alemán Federico Engels —colega de Carlos Marx—, llamada Las 
guerras campesinas en Alemania (1850), las cuales, en realidad, constituyeron 
una guerra popular (Capelletti, 1994).

31	 Capelletti (op. cit.), p. 31.
32	 Entre ellos, el economista y teólogo Franz Hinkelammert (1977).
33	 Díaz Celaya (1997), Pérez Sedeño (2003), Streponni y Zambrano (2007).



132

Héctor Gutiérrez García

quienes formaban parte de un grupo de cristianos y cristianas 
caminantes errantes por toda Europa (1061 a 1234 d. C.), que luego 
fueron conocidos a través de unos Cánticos de goliardos a los cuales, 
en siglos posteriores, se les conoció a través de los Codex buranus, 
los que, en términos musicales, se han conocido como Carmina 
burana. Sus cánticas34 se hicieron populares en el siglo xx, gracias 
a la interpretación hecha por Carl Orff (1936), y a la utilización de 
una de ellas, «O Fortuna», en muchas películas.

Pero también tenemos tanto a San Francisco de Asís (1226 d. C.), 
como a San Mauricio de Magdeburgo (1240 d. C.), un santo 
negro35. Tenemos también a los milenaristas, los amalricianos y a la 
Hermandad del Espíritu Libre36. Todos estos son grupos cristianos 
que no se sujetaban a la dictadura cruel que estaban ejerciendo 
las jerarquías eclesiásticas contra la población musulmana, judía y 
originaria de Europa. Otros resistieron, como Isotta Nogarola (Italia, 
1451), las beguinas y un notable sector campesino europeo. Entonces, 
toda esta gente que quería un cristianismo diferente, originario, fue 
acorralada por los tribunales de la Inquisición, dirigida por curas 
como Luis de Granada y Alonso de Ojeda (de Sevilla); además del 
patrocinador de Cristóbal Colón que se llamó Pedro González (de 
Mendoza) y del fraile dominico Tomás de Torquemada.  

Estos primeros inquisidores acorralaron, en su organización 
social y política, a los integrantes de las revueltas campesinas 
antiflamencas (Flandes, 1323-1328), a los levantamientos de 
trabajadores textiles en 1377 y a los levantamientos de campesinos 
ingleses en 138137, acusándoles de hechicería y herejía. En esa 

34	 Carmina burana (1981).
35	 Heng (2015a y 2015b).
36	 Federici (2004), p. 64.
37	 Federici (2004), pp. 56, 65, 234.



133

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

133

época del Medioevo europeo, había gente organizada, artesanas 
y artesanos organizados. Es decir: con esa persecución social, 
lo que estaban realizando era una práctica económica lucrativa, 
pero con excusas religiosas, con el fin de ir impidiendo las 
luchas campesinas, las luchas sindicales, las luchas artesanales. 
Las jerarquías eclesiásticas fueron contra toda esa organización 
popular, utilizando una forma de violencia posteriormente 
legitimada por el papa Inocencio VIII (desde el año 1484 d. C.). 

La cristiandad imperial en nuestra América
¿Y cómo se expresó esta cristiandad imperialista aquí? Desde el 
texto de El Requerimiento38, el cual era un documento que le leían 
en latín a los pueblos indígenas originarios de nuestra América 
(incluyendo el Caribe) cuando llegaron los invasores europeos. 
En resumen, dicho texto alegaba que este territorio era dominado 
celestialmente, y que los representantes divinos eran el papa y el 
rey, por lo que todo el continente les pertenecía; con lo cual los 
pueblos originarios eran siervos de ellos y tenían que entregar  
voluntariamente (cristianamente) sus tierras y bienes, y, si no 
lo hacían, se les exterminaría a todas y a todos, y «la culpa de 
ello sería de los mismos pueblos invadidos». Es importante este 
relato final porque, desde entonces, las oligarquías «culpan» de 
su situación a la gente que ellas mismas explotan. Dicen: «El 
pobre es pobre porque quiere», o «porque Dios lo quiso así… 
¡ese es su destino!». 

Es muy interesante detenerse a revisar esta narrativa. Esa 
estrategia de «culpar a la persona que estás violentando» se ha  
repetido a lo largo de la historia. Lo estamos observando: 

38	 Elaborado por Juan López de Palacios Rubio, y empleado por Pedrarías Dávila.



134

Héctor Gutiérrez García

actualmente el pueblo musulmán de Irán se está defendiendo 
ante los ataques del ente sionista de Israel, pero todos los medios 
están diciendo que no es defensa, sino una «agresión» de parte 
de los iraníes. Incluso el Parlamento Europeo está diciendo que 
Israel se tiene que defender de Irán. Pero ya hubo evidencias de 
que quien atacó primero fue el ente sionista. Entonces, ¿cómo 
se va a decir que Irán «es el violento»? ¿Cómo pueden seguir 
culpando al que es violentado? Seguimos viendo la manipulación 
de las interpretaciones de los hechos que ya se planteaba con el 
Requerimiento; es decir: «atacas a la persona... y le echas la culpa 
a la misma persona que estás atacando». Esto empezó ya hace 
varios siglos: en 1513.

Lo anterior está también vinculado a los problemas de interpre- 
tación religiosa de algunos textos sagrados. ¿Por qué lo digo? 
Porque tres papas católicos históricamente pidieron perdón 
por pecados contra pueblos originarios: en 1992, lo hizo el 
polaco Karol Józef Wojtyła (Juan Pablo II); en 2007, el alemán 
Joseph Aloisius Ratzinger (Benedicto XVI); en 2015 y 2016, el 
argentino Jorge Mario Bergoglio (Francisco)39. Si piden perdón, 
quiere decir que los papas anteriores a ellos se equivocaron 
y que, por lo tanto, los pueblos indígenas, los africanos y los 
afrodescendientes sí tenían razón. Eso también implicaría 
cambiar todo lo que estamos escribiendo en nuestros textos de 
Historia y en todos los textos educativos. Para eso tenemos la 
historia insurgente bolivariana.

Indagando si algo parecido ocurrió del lado de las iglesias 
protestantes —hasta donde tenemos conocimiento—, apareció 

39	 Vatican News, artículo de Griselda Mutual del 28 de marzo de 2019. 



135

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

135

en periódicos diocesanos canadienses como Anglican Journal40, 
cuando, en representación de la Iglesia anglicana, el arzobispo 
Howard Gregory (primado de las Indias Occidentales y miembro 
del Codrington Trust), en nombre de los Socios de la Sociedad 
Unida en el Evangelio (United Society Partners in the Gospel/
USPG, una agencia misionera anglicana con sede en el Reino 
Unido), expresó que era una «ironía de contradicción» que el 
clero evangélico fuese financiado, entonces, con las ganancias del 
trabajo de unos esclavos considerados «menos que humanos». 
De allí que dicha Iglesia protestante reconocía, aceptaba y 
comprendía el trauma generacional que esto causó, por lo que 
se disculpaba sin reservas por ello. Eso lo dijo un arzobispo, 
un líder protestante cristiano; por lo tanto, cuando hagamos 
investigaciones comunitarias, es importante averiguar si existen 
otras iglesias protestantes que también hayan pedido perdón, 
porque esto formaría parte de las reparaciones históricas.

La resistencia del cristianismo originario en nuestra América 
Revisando la historia reciente de nuestro continente, podemos 
encontrar legados del cristianismo originario, practicado por gente 
hermosa y brillante desde la teología de la liberación; entre ella,  
hubo líderes que fueron asesinados por el imperialismo 
estadounidense y sus guerras de baja intensidad. Por ejemplo, con 
su estrategia mataron a dos cristianos memorables, entre muchas 
otras personas que trabajaron para el pueblo salvadoreño: el 
arzobispo de San Salvador Óscar Arnulfo Romero; y el pionero  
de la psicología social y comunitaria de la liberación, Ignacio 
Martín-Baró, quien escribió el texto Del opio religioso a la fe 

40	 Ver los escritos de Sean Frankling en el Anglican Journal (durante el año 
2023).



136

Héctor Gutiérrez García

libertadora (1989)41. Allí, él explica el proyecto político de los 
grupos católicos tradicionales, de las sectas fundamentalistas, 
de los grupos pentecostalistas y carismáticos. Luego, desarrolla 
el concepto de opio religioso: aquel que padecerían las personas 
a quienes se les borre la memoria y no piensen en nada, para 
que sigan ciegamente lo que les digan, por ejemplo, su pastor o 
sacerdote. 

Estos planteamientos hay que tomarlos en serio. Como testigo 
electoral del 28 de julio de 2024, observé a cierta cantidad de 
personas depositar su voto contra el presidente Nicolás Maduro 
Moros, y a favor del opositor de ultraderecha Edmundo González, 
con un rosario colgado en el cuello. Yo estoy seguro de que ese 
domingo que fuimos a votar, el cura católico opositor en la misa 
dominical dijo: «Vayan a votar por Edmundo». De esta manera, 
con pretextos aparentemente religiosos, la derecha política está 
propiciando que la gente «no piense con cabeza propia». 

Sin embargo, esta no es la única manera de entender el 
cristianismo, porque también tenemos la fe libertadora cristiana de 
Ignacio Martín-Baró, la teología de la liberación, la cual nos habla 
de la fe comunitaria, la concientización, la organización popular, 
la opción preferencial por la población empobrecida y oprimida, 
la reflexión crítica sobre la sociedad, la condena de la opresión 
histórica como un pecado estructural, y del Dios que es liberador. 

Pero no solamente fueron hombres quienes han impulsado 
este cristianismo originario, sino también maestras como Gladys 
Parentelli, Giovanna Mérola, Ivone Gebara, Rosa Dominga 
Trapasso, Teresa Forcades, María Eugenia Russian y Elsa Támez; 
mujeres que hablan desde la teología feminista. Es importante 

41	 Martín-Baró (1998), p. 245.



137

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

137

invitar a leer la teología feminista42. 

Sionismo y violencia neofascista
Entendiendo la complejidad histórica 
entre judíos, sionistas, semitas y musulmanes 
Es importante conocer que la población de creencia judaica no 
es homogénea. 

La comunidad nativa hebrea samaritana es descendiente  
—según el texto israelita de la Torá— de Manasés y Efraín (hijos 
del patriarca José), en tierras de Semer, durante el reinado del 
israelita Omrí (siglo ix a. C.). Se considera que ha coexistido 
ancestralmente —por su habla árabe, aramea y hebrea— con 
colectividades cristianas y musulmanas, en dicha zona. 

Mientras que la colectividad sabra —de tzabar— viene siendo un 
conjunto de israelíes que, previo al mandato británico sobre Palestina 
o ‘viejo Yishuv’, ha ocupado Palestina, la Franja de Gaza, Cisjordania, 
Jerusalén, la península del Sinaí y los Altos del Golán (por lo cual 
surgieron desde el inicio de la ocupación ilegal sionista de 1948). 

Además, la colectividad mizrajíe o mizrajim —de mashrīqī 
y mizraj: oriente— es la población tanto de Asia central (Irak 
y Siria) y del norte de África, también llamada magrebíe (de 
magāriba: norte de África), como de los países musulmanes no 
árabes (Irán, Uzbekistán, Azerbaiyán y Turquía). 

Asimismo, la colectividad sefardí o sefardita (de Sefarad, 
península ibérica) desciende de la comunidad judaica expulsada 
de los reinos de Castilla y de Aragón, de Navarra, y de Portugal. 

Por su parte, la colectividad conocida como Beta Israel es una 
comunidad israelita etíope que, según el rabino sefardí Ovadia 

42	 Parentelli y Mérola (1990).



138

Héctor Gutiérrez García

Yosef, ha sido la tribu perdida llamada Dan (y, por lo tanto, es una 
comunidad falasha: exiliada).

La colectividad himyarita la constituyen árabes israelitas del 
sur, ubicados en los reinos (homeritas) de Arabia y de Saba (que 
hoy constituyen Yemen). 

Otra colectividad de creencia judaica proviene de Eurasia: se-
gún Arthur Koestler y Eran Elhaik, así como los estudios del israe-
lí Shlomo Sand y de Paul Wexler (Universidad de Tel Aviv), para 
el año 740 d. C., entre el mar Negro, el mar de Azov y el mar Cas-
pio, estaba ubicado el reino de Khazaria (correspondiente al país 
hoy llamado Georgia), que era el lugar originario de migración 
—luego de una «conversión religiosa»— de aquella colectividad 
de creencia judía que, por estar localizada en esa zona, es llamada 
 comunidad asquenazi (o ashkenazi), de donde surgieron, tras 
viajar a Alemania, los Bauer (que, luego de un milenio, serían  
llamados como la dinastía familiar Rothschild). Anteriormente, 
un grupo de turcos jázaros (kázaros) del Cáucaso (Eurasia) se 
convirtieron al judaísmo rabínico, y se llamaron asquenazíes. 

Con esta descripción, ahora es posible distinguir a la 
colectividad samaritana (la cual llegó a coexistir con las 
poblaciones natufiense, tahuniense, hitita, cananea, filistea, 
cretense, y con otros semitas: esto es, descendientes del patriarca 
hebreo Sem) y a las demás colectividades de creencias judaicas 
(que se asumen patriarcalmente tanto descendientes de 
Guer Tzedek Abraham como de Daniel, Aarón, Isaac, David, 
Elihau, de la tribu de Leví, y, por ende, seguidoras del profeta 
Moisés, de Jacob —llamado Israel— y de Heber (de allí que se 
asuman hebreas). Es importante diferenciarlas claramente de 
aquella colectividad euroasiática asquenazi (ashkenazí) que 
expresamente apoya al sionismo.



139

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

139

Una élite de la población asquenazi, originarios de Europa 
del Este (Eurasia), creó la ideología llamada sionismo. Hay 
mapas que reflejan la ubicación mundial de estas diferentes 
comunidades de creencia judía, que muestran dónde están las 
comunidades askenazis. Entonces, se hace visible que estas no 
son del Mediterráneo; por ende, no son árabes semitas. 

Los diferentes grupos y comunidades judíos43

No obstante, hoy son quienes, en su mayoría, están apoyando 
a Benzion Mileikowsky, quien se hizo bautizar como Benjamín  
Netanyahu. Y, cuando son denunciados por el genocidio que están 
cometiendo en Palestina, acusan al denunciante de antisemita,  
apelando al discurso que logró legitimar mundialmente como algo 
atroz y reprobable cualquier ataque al pueblo judío semita (no siendo 
este el único pueblo semita en Asia occidental), por compararse con 
el holocausto perpetrado por la Alemania nazi contra este pueblo; 

43	 The different jewish groups: https://www.reddit.com/r/Maps/comments/
zam070/the_different_jewish_groups/.



140

Héctor Gutiérrez García

vale decir, una colectividad no semita acusa de nazi antisemita a 
quienes la denuncian por el genocidio sionista cometido contra un 
pueblo verdaderamente semita: el pueblo palestino.

Muchos de los que están ocupando ilegalmente la zona de 
Palestina en Asia occidental (Medio Oriente, según Europa), 
incluyendo a Netanyahu y a sus ancestros, no son nacidos allí en 
Al-Quds (Judea). Son nacidos en Eurasia; es decir: en Europa del 
Este. Sin embargo, luego, contra todo hecho histórico, ocupan 
esa zona diciendo que «esa tierra es de ellos». Pero ¿cómo va a 
ser eso? Allí ya había judíos samaritanos, coexistiendo con otros  
pueblos semitas (como los cananeos). De ahí que lo que ocurre 
es que nuevamente hay una manipulación «con argumentos  
religiosos», pero que, en el fondo, encubre una razón económica, 
política y geopolítica. Como hemos visto, el capitalismo europeo 
—moderno y occidental— de carácter clasista, machista y racista 
violentó a todas las comunidades no occidentales para expandirse, 
 usando como excusa la negación a aceptar la cristiandad imperialista, 
fuese católica o protestante. 

Esto fue justificado por el racismo «científico» capitalista 
proario (y antimestizaje) del francés Joseph Arthur «conde de 
Gobineau», quien se apoyó en la genética del monje austríaco 
agustino Gregorio Mendel y en el darwinismo social. Este racismo 
fue continuado por el «craneólogo» sueco Gustavo Retzius, quien 
clasificó las «razas» por el índice cefálico: la piel, los ojos, el cabello, 
la estatura y la forma de la nariz. Tal justificación del racismo 
desde la constitución biológica llevó a la población de creencia 
judaica a buscar un lugar «más seguro» para habitar44.

 
Acá aclaro que se trata de una población de creencia judaica, y 

44	 Caballero Jurado (2004), pp. 97, 98.



141

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

141

no del pueblo judío. El académico hebreo Shlomo Sand45 afirma 
que no existe un pueblo judío, con lo cual lo correcto es hablar 
de población de creencia judaica o de comunidades hebreas. 
Tiene razón, porque decir pueblo judío sería tan absurdo como 
decir que hay una nacionalidad territorializada llamada «nación 
cristiana». Si existen creyentes cristianos en todo el mundo, 
¿¡cómo va a ser una nación ubicada en un territorio particular!? 
Ese disparate histórico es lo está difundiendo el sionismo para 
confundir, afirmando que existe un pueblo judío (y que, además, 
¡va a retornar!). Lo que sí existen son creyentes del judaísmo y 
hablantes del hebreo.

Eso no es creíble, además, porque el sionismo llegó al territorio 
de Al-Quds ocupado, poniéndole bombas a las sinagogas judías. 
Incluso, hasta rabinos israelitas como los judíos ortodoxos de la 
agrupación religiosa Neturei Karta —habitantes de la zona— han 
planteado su desacuerdo con el sionismo, por cuanto los sionistas 
extremos quieren imponer por la fuerza un Estado que no está  
expresado ni en la Torá ni en el Talmud, ni se registra en los textos 
sagrados de los creyentes judíos. Pero, entonces, ¿de dónde salió 
esta idea de un Estado nacional para los creyentes judaicos? 

Haciendo un repaso histórico, encontramos que el polaco 
Lev Semiónovich (nombrado en hebreo León Pinsker) creó 
el movimiento ruso Amantes de Sion (que buscaba hallar un 
territorio habitable para los creyentes judíos), y empezó con esa 
confusión interpretativa acerca de hacer creer que debía haber un 
territorio sionista. En esa búsqueda, el primer territorio se pensó 
ubicarlo en Argentina (y esto lo sabe el presidente neofascista  
Javier Milei, quien permite la invasión militar sionista a la 

45	 Shlomo Sand (2008).



142

Héctor Gutiérrez García

Patagonia). Luego de Argentina, pensaron también en la Guayana 
Esequiba venezolana, porque cuando arrestaron al capitán israelita 
del Ejército francés, Alfred Dreyfus, por acusación de espionaje, 
fue desterrado a la Isla del Diablo (Guayana Francesa). También 
querían radicarse en África; pero, al final, estas comunidades 
judías no tenían un territorio hacia el cual enviar a su gente46. 

Estas ideas de reubicación ya habían sido planteadas 
anteriormente en el Tratado de Versalles (por los vencedores 
de la primera guerra intraeuropea) y en el plan Lieberman, los 
cuales postulaban que «debía crearse un Estado hebreo ahí en 
Palestina». Esta necesidad de ubicar a una población de creencia 
judía, históricamente hostigada y nómada, fue también planteada 
por Theodor Herzl (estudioso de León Pinsker), quien fue el que 
creó los primeros congresos sionistas y los posteriores bancos 
sionistas. Pero ¿por qué mandan a la comunidad asquenazi para 
Al-Quds (Palestina)?47. 

¿Qué tiene que ver el sionismo con la violencia neofascista? 
Un aristócrata asquenazi, que tenía mucho dinero, el barón 
Rothschild, quien con sus bancos había financiado a varios reyes 
y reinas de Europa, fue quien expresó: Yo tengo suficiente dinero y 
tengo territorios en Palestina (entonces dominada por el Imperio 
británico), y hacia allá debe enviarse la población asquenazi. Esto 
es, si la población israelita —en general, de creencia judaica— no 
quería que fuera en Palestina, quien terminó dando la orden de 

46	 Esta posibilidad de reubicación en nuestra Guayana Esequiba fue conocida 
desde la red social digital del ministro venezolano de Cultura, Ernesto 
Villegas Poljak, en X: #Esequibo fue una de las opciones planteadas para 
instalar un Estado judío (11 de octubre de 2023).

47	 Avineri (2013), Páginas Árabes (2019/2023).



143

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

143

traslado fue el banquero Rothschild, porque tenía el apoyo de la 
Corona británica.

Mientras esto acontecía, el oportunista pronazi Prescott Bush  
(el abuelo de George W. Bush) estaba sentado con los 
nacionalsocialistas (nazis) haciendo negocios; también estaban 
sentados con estos nazis los grupos económicos y empresas: de 
Rockefeller (ExxonMobil y JP Morgan Chase); así como de otros 
propietarios y empresas como John Pierpont Morgan, la Kodak, 
BFGoodrich, Singer, General Electric, Westinghouse, IBM, Coca-
Cola, Ford, General Motors, DuPont, etcétera. Todos esos grupos 
económicos trabajaron con Hitler48.

Lo que se desprende de estas relaciones es que se nos ha mentido 
en dos aspectos. Primero, al señalar que los norteamericanos 
vencieron a los alemanes. Esto es falso. ¿Por qué? Porque los 
norteamericanos, desde el año 20 hasta el año 36 del siglo pasado, 
habían sido socios de los nazis y, después de los juicios de los tribunales 
en Nuremberg, realizados en el año 1945 (contra los criminales de 
la segunda guerra intraeuropea, llamada, por el pueblo ruso, Gran 
Guerra Patria), los gobiernos corporativos estadounidenses no han 
dejado de apoyar a los nazis. Es por eso que el genocida ucraniano 
neonazi Volodímir Zelenski ha venido siendo apoyado, hasta ahora, 
por Estados Unidos —en este caso, por el empresario húngaro-
estadounidense George Soros y por los presidentes Joe Biden y 
Donald Trump, ya que nunca han dejado de apoyarse mutuamente 
oligarcas estadounidenses y neonazis europeos—. Los alemanes 
nazis se inspiraron en el racismo norteamericano de las Leyes Jim 
Crow, como también en el racismo anglo-holandés aplicado en 
Sudáfrica, para impulsar su racismo hitlerista. Y es que ya eran 

48	 Pauwels (2000), Black (2001), Fasano Mertens (2003), Thor (2002), Otero 
(2005), Agosto (2008), Whitman (2017), Betto (2002). 



144

Héctor Gutiérrez García

socios comerciales e industriales.
Además, el racismo fue mutuamente reforzado. El grupo 

Rockefeller apoyó conjuntamente al racista Charles B. Davenport 
con su Instituto de Eugenesia en Estados Unidos y al racista nazi 
Eugene Fischer en Alemania y su Instituto Káiser Guillermo de 
Antropología, Genética Humana y Eugenesia49. ¿Y qué significa 
eso? Eugenesia significa la limpieza étnica, el exterminio racial; es 
decir: al asumir una posición racista sostienen que «hay gente que 
es superior; y hay gente que es inferior, que debe morir porque es 
un destino de la naturaleza, de la biología». Todo eso lo apoyó 
Rockefeller. Cabe investigar, a profundidad, todos los daños que 
nos ha ocasionado, a nosotras y a nosotros, la dinastía familiar 
Rockefeller. Por ahora, es claro que Rockefeller trabajó con los 
nazis y les suministró mucho dinero.

La otra mentira que nos han contado es que los nazis acabaron 
con los judíos. ¡No fue tan así! Y es que el Acuerdo de Havaara 
demuestra que Otto Adolf Eichmann (directivo de las SS nazis) 
se sentó con Haim Arlosoroff y otros israelíes del Banco Leumi, 
para que los creyentes judíos muy adinerados se fueran a una 
Palestina dominada por los británicos. Ese acuerdo le permitió a 
Adolf Hitler apropiarse de unos 35 millones de dólares para sus 
campañas bélicas. Dicho de otro modo: los sionistas estuvieron 
apoyando a Hitler. Aquí podemos ver una conexión entre los 
sionistas ricos y Hitler, así como apreciar que quien murió en las 
cámaras de gas fue la población judía empobrecida, la población 
gitana, la población homosexual, las personas con discapacidad y, 
sobre todo, la población comunista de toda Europa y Asia50. 

Volviendo al problema de la interpretación que se hace desde 

49	 Pauwels (2000); Black (2001); Agosto (2008).
50	 Acuerdo de Haavara (Wikipedia); Segal (2019). 



145

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

145

las religiones, encontramos aquella contradicción teológica 
(pero no ideológica, ni económica ni política) que acerca la 
cristiandad imperialista con el sionismo racista. Ambos se unen 
en el fascismo cristiano o cristofascismo, ideología religiosa que 
alimenta la posición de Donald Trump (actual presidente de 
Estados Unidos), con su agrupación llamada Mayoría Moral51. 
Esta alianza comenzó desde la Gran Depresión económica 
mundial del año 1929, en un escenario de un país históricamente 
racista, que protegió a grupos supremacistas como el KKK o Ku 
Klux Klan, Skull & Bones, y otros, los cuales fueron creando 
cruzadas —a partir de aspectos religiosos—, que incluyeron 
linchamientos, ahorcamientos y ejecuciones. 

Desde este punto de vista, fueron las élites supremacistas 
blancas estadounidenses quienes adoptaron, por primera vez, 
formas de fascismo explícitamente de naturaleza cristiana. Esto 
se explica desde una idea muy extraña llamada cristoneofascismo 
(vinculada al sionismo cristiano), según lo planteado por la teóloga 
evangélica alemana de la liberación Dorothee Sölle en 1970. Ella 
definió al cristofascismo como la legitimación y el apoyo de la 
ideología totalitaria del nazismo por parte de sectores cristianos, 
tanto de la Iglesia católica como de la Iglesia protestante; siendo 
esta una alianza entre las organizaciones políticas y sociales de la 
extrema derecha, apoyada por el ultraliberalismo y movimientos 
cristianos de carácter integrista. Así, vemos que el impulso a la 
extrema derecha religiosa nace en Estados Unidos. 

Al revisar el testimonio que da el mismísimo vicepresidente 
estadounidense Nelson Rockefeller en el año 196952, este oligarca 
burgués dice: Hay demasiados grupos de la teoría de la liberación 

51	  Sizer, 2009. 
52	  Antonopoulos, França Ribeiro y Cottle (2020), p. 243.



146

Héctor Gutiérrez García

que son «como marxistas», y que «tenemos que parar eso»; por 
lo que mandó a Brasil a «llenarse de protestantes». Él dio la  
orden y fue aplicada: había que llenar a Sudamérica de evangélicos 
protestantes de derecha. Por eso, estos grupos protestantes están 
relacionados con el lobi sionista estadounidense llamado AIPAC 
(por sus siglas en inglés), en el que se unen protestantes de derecha 
con israelíes sionistas, con apoyo de la Comisión Cristianos 
Unidos por Israel (CUFI, por sus siglas en inglés). 

Esas son las asociaciones imperialistas del sionismo 
cristiano. Desde los enfoques filosófico y teológico, parece algo 
incomprensible, ya que supuestamente la oligarquía religiosa de 
la comunidad judía fue la que crucificó a Jesucristo, el Mesías. 
Entonces, ¿cómo es eso que tengo una iglesia protestante cristiana 
que exhibe como símbolo la bandera sionista de Israel? ¿Acaso 
tratan de hacer creer que el sionismo es el mismo Israel bíblico? 

Quizás la explicación de la existencia de un sionismo 
cristiano es que no se trata de un tema religioso, sino de un 
interés corporativo capitalista. Esto ya lo hemos estudiado 
desde la historia del Medioevo europeo: desde entonces, vienen 
escondiendo, con discursos religiosos, intereses políticos, 
geopolíticos y económicos. Esto amerita que, como pueblo, 
continuemos investigando acerca de cómo actúan estas élites en 
el actual contexto histórico, ideológico, político y geopolítico.

De nuevo el fundamentalismo y la intolerancia religiosa
Esta discusión permite discernir las diferencias entre lo religioso 
y lo no religioso, como en el caso del sionismo. Al respecto, está 
el caso de un palestino antisionista que confronta a un sionista,  
diciéndole: «Tú no eres judío, tú eres polaco» (ya mencionamos que 
los sionistas vienen de Eurasia). Pero esta verdad se vuelve confusa 
cuando el régimen de ocupación sionista se ve apoyado mediática y 



147

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

147

políticamente por los presidentes estadounidenses Biden y Trump. 
Por esa razón, ante estos imperialismos y sus estrategias «religiosas», 
cabe la frase del combatiente internacionalista Ernesto «Che» 
Guevara en el año 1964 (un tema que maneja bien el profesor  
internacionalista de la Universidad Bolivariana de Venezuela, 
Ernesto Wong), en la cual frente a las posibilidades de las encubiertas 
traiciones estadounidenses, el luchador argentino afirmaba: «No se 
puede confiar en el imperialismo, pero ni un tantito así, ¡nada!». 

Y no hay que confiar, porque ahí tenemos el acuerdo  
Sykes-Picot y la Declaración Balfour, en los que Occidente 
y la Corona británica traicionaron al mundo árabe, cuando 
les prometieron entregarles tierras de Asia occidental si estos 
derrotaban al Imperio otomano, llevándolos a la confrontación53; 
y resultó que, luego de su victoria, las potencias británicas le 
entregaron ese territorio a la oligarquía sionista.  

Este contexto sionista, vinculado a la cristiandad imperial  
impulsada por la dinastía Rockefeller, se entiende más cuando 
vemos el debate actual planteado en los textos Evangelismo 
neopentecostal. Fundamentalismo, teología de la prosperidad 
y patriarcado: los casos de Cuba y Brasil; y La teología de la  
prosperidad, instrumento para la expansión de la ideología 
neoliberal54. Cabe recomendar también el texto colectivo El nuevo 
Plan Cóndor Geopolítica e imperialismo en América Latina y  
el Caribe (2022). En estas referencias remarcan la denuncia sobre 
el empleo de la religión desde una visión fundamentalista. Es 
determinante ponerle el ojo crítico al fundamentalismo que ya está 

53	 Colocando como espía para este fin, al famoso antropólogo inglés Thomas 
Edward Lawrence (a quien hasta le dedicaron la película Lawrence de Arabia 
en Hollywood, 1962, interpretada por Peter O’Toole).

54	 Noa (2007); Samá Hernańdez y Corazza (ver en Rivara y Prieto, 2022). 



148

Héctor Gutiérrez García

en las comunidades, en las instituciones y en las redes digitales. 
Pero ¿cómo nos vacunamos de ese fanatismo y fun 

damentalismo? Profundizando en el macroecumenismo, el diálogo 
espiritual e interreligioso; desde el respeto y la inclusión de las 
diversidades derivadas de lo pluricultural y multiétnico (lo cual 
ya está en el preámbulo de nuestra Constitución), y asumiendo 
lo intercultural y lo originario; desde el antiimperialismo que 
nos hizo comprender una sabia indígena keshwaymara, en su 
recomendación de nacionalizar las religiones. ¿Qué significa eso? 
La decisión sobre la espiritualidad (personal y colectiva) no nos 
la tienen que ofrecer desde el ente sionista, ni desde Inglaterra 
ni desde Estados Unidos. Las decisiones tienen que salir de 
nuestro pueblo y de la libertad de conciencia. Todas y todos 
somos soberanos hasta en los aspectos espirituales y religiosos. 
La decisión tiene que salir de aquí, y no que las líneas «nos las den 
desde otro lado», y menos aún desde élites imperialistas. 

Porque es ese fundamentalismo sionista el que sigue actuando 
en el presente: destruyeron a Rafah y a Gaza con la complicidad 
de un grupo de oligarcas delincuentes de la Unión Europea. Y 
ellos están acusando ahora a Irán (como ya fue mencionado an-
tes): ahora, a la «víctima» del imperialismo tratan de convertirla 
en «victimaria», a través de una real manipulación mediática fas-
cista. Porque es el neofascismo el que busca matar, torturar, robar, 
violar y practicar la maldad. 

Ya el neocolonialismo fascista no nos distrae ni nos compra con 
espejitos: ahora lo hace desde los celulares. Aplican, de esta manera, 
las ideas del dictador y criminal alemán Adolfo Hitler, según las 
cuales la gente debe pensar muy simple o dejar de pensar55, y dejar de 
recordar, además de ver todo «en blanco y negro». Plantea que los 

55	 Libro Mi lucha (1925), del dictador Adolfo Hitler, a través del cual proyectó 
el nazismo/racismo (pp. 71-72).



149

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

149

mensajes deben hacer que la gente piense cada vez menos. Así ha 
ido postulando un proyecto de estupidización e idiotización de la  
población, y especialmente, de la juventud y la infancia. Es 
decir: no quieren que pensemos. Ese es el proyecto que ya había 
planteado Hitler. 

También es importante conocer e identificar la simbología 
nazi y neonazi, porque han existido grupos nazis y neonazis en el 
estado Vargas (hoy estado La Guaira), en la Colonia Tovar, aquí 
en Caracas en las zonas de Montalbán y Altamira, donde han 
dibujado en las paredes sus símbolos. Sin embargo, el problema 
—más allá de la propia existencia de grupos organizados nazis 
y sus símbolos (es importante que estos sean identificados)— 
se agravaría en el caso de que se propague una mentalidad 
nazifascista, la cual podemos llegar a tener y a adoptar si no nos 
cuidamos de los celulares y de su influencia. 

Lo expresado hasta ahora permite comprobar los nexos 
entre neoliberalismo, imperialismo, dictaduras y nazifascis-
mo; alianza que hoy continúa impulsando la nueva derecha  
neofundamentalista y neonazifascista de Zelenski, Bukele,  
Boluarte, Trump y Milei, la cual hoy se manifiesta cruelmente en 
la ocupación ilegal y genocida contra el pueblo palestino, por parte 
del sionismo extremista israelí. Si todas estas oligarquías histórica-
mente se han venido uniendo y ahora con extensión planetaria con-
tra nuestros pueblos, es importante tanto precisar un recuento de 
su prontuario —sus crímenes, y sus estrategias para perpetrarlos— 
como persistir en contar las memorables historias de cómo mi-
les de pueblos siguen luchando, resistiendo y oponiéndose a esa 
reaccionaria alianza germano-teutónica-anglosajona sionista y 
neo-nazifascista.

Nuestro desafío y nuestra victoria ante el neofascismo



150

Héctor Gutiérrez García

No hay que rendirse ante el desafío que supone enfrentar al 
neofascismo que pretende bloquear a la naciente Comuna 
venezolana, porque eso es lo que quieren las fascistas y los 
fascistas. Ante ello, Mary Shelley56 decía que, «para ser de 
izquierdas, hay que leer y pensar mucho». También recordar al 
luchador musulmán afroestadounidense Malcolm X57 respecto al 
peligro de los medios de difusión informativa corporativa, cuando 
expresó: «Cuídate de los medios de comunicación, porque vas a 
terminar odiando al oprimido y amando al opresor». 

Con memoria y conciencia popular, nos toca colectivamente 
defender nuestra Revolución Bolivariana, nuestroamericana, 
humana y planetaria, frente al panamericanismo y los 
neonazifascismos en todas sus formas de paramilitarismo,  
violencia, manipulación religiosa y crueldad oligárquica. 

Somos un pueblo digno y tenemos que ayudar a los demás 
pueblos soberanos del mundo en su liberación, liberación que 
empieza tanto en cada persona como en el conjunto de nuestras 
comunidades y comunas. 

Referencias 

Acuerdo de Haavara. (25 de agosto de 1933). En Wikipedia. 
https://es.wikipedia.org/wiki/Acuerdo_de_Haavara

Agosto, P. (2008). El nazismo. La otra cara del capitalismo. 

56	 Mary Wollstonecraft Godwin Shelley fue la creadora de la novela gótica 
Frankenstein o el moderno Prometeo (1818), y fue hija de la feminista Mary 
Wollstonecraft, quien escribió La vindicación de los derechos de la mujer 
(1792), y del anarquista William Godwin.

57	 Malcolm X (ver en Steve Clark (2002/2007) y Betty Shabazz y Pathfinder 
Press/Txalaparta Editorial (1991).



151

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

151

Universidad de California, EE. UU.: Editorial Océano Sur.
Antonopoulos, P., Ribeiro, D. F. & Cottle, D. (2020). Liberation 

Theology to Evangelicalism: The Rise of Bolsonaro and 
the Conservative Evangelical Advance in Post-Colonial 
Brazil. Postcolonial Interventions, 5(2), 240-281. https://
doi.org/10.5281/zenodo.3924558

Avineri, S. (2013). El sionismo de Herzl: Análisis histórico y 
visión política. Istor, 55, 13-21. http://www.istor.cide.
edu/archivos/num_55/revista%20istor%2055.pdf

Barriga, L. (2021). Simón Rodríguez y el Colegio de Latacunga. 
Boletín Academia Nacional De Historia, 97(202), 139-179.

Betto, F. (2002). Lazos de familia. Revista de Cultura, 88.
Black, E. (2001). IBM y el Holocausto. La alianza estratégica 

entre la Alemania nazi y la más poderosa corporación 
norteamericana. Buenos Aires: Atlántida. 

Caballero, C. (2004). El racismo. Génesis y desarrollo de una 
ideología de la modernidad. Órgano informativo de la 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México, 42, 
95-111 (marzo-abril).

Camus, I. (1974). La Inquisición. Barcelona: Editorial Bruguera.
Capote, R. A. (2024). Guarimbas: Los gestores del caos. Caracas: 

Fondo Editorial Fundarte.
Clark, S. (2002). Malcolm X a la juventud. Discursos en Estados 

Unidos, Gran Bretaña y África. Nueva York: Mathfinder. 
Cantos de Goliardo (Carmina burana). (1981). [Prólogo: Carlos 

Yarza]. Seix Barral.
Cappelletti, A. (1994). Estado y poder político en el pensamiento 

moderno. Mérida, Venezuela: Universidad de Los Andes.

Casas, B. de las (2003). Brevísima relación de la destrucción de 



152

Héctor Gutiérrez García

África. Biblioteca Virtual Universal de la Secretaría 
de Educación del Estado de Coahuila, México. (Obra 
original publicada en 1552). https://web.seducoahuila.
gob.mx/biblioweb/upload/De%20las%20Casas,%20
Bartolome%20%20Brevisima%20Relacion%20de%20
la%20Destruccion%20de%20Africa%20(1).pdf

Casas, B. de las (2006). Brevísima relación de la destrucción de 
las Indias (ed. J. M. Martínez). Biblioteca virtual Miguel 
de Cervantes. (Obra original publicada en 1552). https://
www.cervantesvirtual.com/obra/brevsima-relacin-de-la-
destruccin-de-las-indias-0/

Casas, B. de las (1967). Apologética historia sumaria: cuanto a las 
cualidades, disposición, descripción, cielo y suelo (ed. E. 
O’Gorman). Universidad Autónoma de México. Obra original 
publicada en 1552). http://sisbiv.bnv.gob.ve/bib/25975

Díaz Celaya, R. (1997). La mujer en el mundo. Madrid: Ed. Acento.
Diop, Ch. A. (1955/1974). The African origin of Civilization: Myth or 

reality (trad. M. Cook). New York: Lawrence Hill & Company.  
Dussel, E. (2008). El primer debate filosófico de la modernidad. 

Buenos Aires: Clacso. 
Ehrenreich, B. & English, D. (1973/1981). Brujas, parteras y 

enfermeras. Una historia de las sanadoras. The Feminy 
Press. https://www.marxists.org/subject/women/authors/
ehrenreich-barbara/witches.htm

Federici, S. (2004 / 2010). Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo 
y acumulación originaria. Madrid: Mario Sepúlveda/
Traficantes de Sueños (editores). 

Galeano, E. (1992). Cinco siglos de prohibición del arcoíris en 
el cielo americano. En Ser como ellos y otros artículos. 
México: Siglo XXI Editores. https://grandeseducadores.



153

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

153

wordpress.com/2020/06/17/15-libros-completos-de-
eduardo-galeano-en-pdf/

García Fernández, J. (2016). Latifundio, capitalismo y colonialidad 
interna estructural (siglo xiii-xvii): Estrategias teóricas 
para pensar históricamente el latifundio andaluz.  
Tabula Rasa, 25. https://doi.org/10.25058/20112742.85

García, J. (2019). Descolonizar Europa: Ensayos para pensar 
históricamente desde el Sur. Madrid: Brumaria. 

Guevara, E. (30 de noviembre de 1964). No se puede confiar en 
el imperialismo ni tantito así, nada [Discurso presentado 
en la inauguración combinado industrial de Santiago de 
Cuba]. https://cubarte.cult.cu/centro-che-cuba/no-se-
puede-confiar-en-el-imperialismo-ni-tantito-asi-nada/

Heng, G. (2012). Race and Racism in the European Middle 
Ages. The Getty. https://www.getty.edu/art/exhibitions/
outcasts/downloads/heng_race_racism.pdf

Heng, G. (2015a). An African Saint in Medieval Europe. The 
Black Saint Maurice and the Enigma of Racial Sanctity.  
New York: Routledge.

Heng, G. (2015b). Reinventing Race, Colonization, and 
Globalisms across Deep Time: Lessons from the Longue  
Durée. PMLA, 130(2) 358-366. https://www.jstor.org/ 
stable/44015717

Hinkelammert, F. (1977). Las armas ideológicas de la muerte. 
Discernimiento de los fetiches: capitalismo y cristianismo. 
Editorial Universitaria Centroamericana. 

Hitler, A. (1935). Mi lucha. En Hitler «Mi lucha» (trad. A. Saldivar 
P). Buenos Aires: Luz. Ediciones Modernas.

Holland, J. (2006). Una breve historia de la misoginia. El prejuicio 



154

Héctor Gutiérrez García

más antiguo del mundo. México, D. F. Editorial Océano 
Instituto Cultural Álef y Tau (2006). Biblia Peshitta. Holman Bible 

Publishers. https://archive.org/details/biblia-peshita
Lipschutz, A. (1967). El problema racial en la conquista de América y 

el Mestizaje. Santiago de Chile: Editorial Andrés Bello.
Martín-Baró, I. (1998). Psicología de la liberación (A. Blanco: 

Introd. y N. Chomsky: Epílogo). Madrid: Editorial Trotta.
Méndez, F. (2021). Breve análisis histórico-jurídico del 

«Requerimiento» de Palacios Rubios. Hipogripo [Revista de 
Literatura y Cultura del Siglo de Oro, Universidad Popular 
Autónoma de Puebla, 9(2), 675, 689. Redalyc. https://www.
redalyc.org/journal/5175/517569474048/html/

Merchant, C. (1980/1983). The Death or Nature. Women.  Ecology and 
the Scientific Revolution. Granada, España: Ed. Comares.

Mertens, F. (7 de marzo de 2003). La historia nazi de la familia Bush y 
las razones de la invasión a Irak. Foro por la memoria. https://
www.foroporlamemoria.info/documentos/fasano.htm

Moreno, T. (19 de octubre de 2011). Brevísima historia de la 
misoginia (Alegato contra el maltrato de las mujeres). Block 
del poeta Francisco Acuyo. https://franciscoacuyo.blogspot.
com/2011/10/brevisima-historia-de-la-misoginia.html

Mutual, G. (28 de marzo de 2019). Tres papas pidieron perdón por 
pecados contra pueblos originarios. Vatican News. https://
www.vaticannews.va/es/iglesia/news/2019-03/tres-papas-
pidieron-perdon-pecados-contra-pueblos-originarios.html 

Mutual, G. (30 de marzo de 2023). La doctrina del descubrimiento 
nunca fue católica. Vatican News. https://www.vaticannews.
va/es/vaticano/news/2023-03/la-iglesia-defiende-a-los-
indgenas-la-doctrina-del-descubrimient.html 

Noa, J. (2007). La teología de la prosperidad, instrumento para la 



155

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

155

expansión de la ideología neoliberal. ISLAS, 153, pp. 88-100. 
https://islas.uclv.edu.cu/index.php/islas/article/view/394

Otero, L. (8 de enero de 2005). El verdadero padrino. Bush padre 
y el imperio del mal. Rebelión. https://rebelion.org/bush-
padre-y-el-imperio-del-mal/

Pauwels, J. (2000). El mito de la guerra buena: EE. UU. en la 
Segunda Guerra Mundial (trad. J. Sastre). Hondarribia, 
Gipuzkoa, España: Edit. Hiru Argitaletxea.

Parentelli, G. y Mérola, G. (eds.). (1990). Mujer, iglesia, liberación 
(pról. E. Támez). Caracas. 

Pérez Sedeño, E. (2003). Las mujeres en la historia de la ciencia. 
Organización de Estados Iberoamericanos. 

Rivara, L. y Prieto, F. (2002/2022). El nuevo Plan Cóndor. 
Geopolítica e imperialismo en América Latina y el Caribe. 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Batalla de Ideas/
Instituto Tricontinental de Investigación Social.

Rodríguez, J. (2007). La teología de la prosperidad, instrumento 
para la expansión de la ideología neoliberal. Islas, 49(153), 
88-100 (julio-septiembre). 

Rodríguez, S. (2016). Consejos de amigo dados al Colejio Latacunga. 
En Obras Completas (pp. 595-659). Caracas: Unesr. (Obra 
original publicada en 1851). https://www.facebook.com/
sharer/sharer.php?u=https%3A%2F%2Fm.facebook.com%
2Felblogdejesusparedes%2Fphotos%2Fsionismo-cristiano-
hoja-de-ruta-del-armaged%25C3%25B3nobservaciones-
cr%25C3%25ADticas-y-contextual%2F1281397406675259%2F

Romero, J. (2020). El sistema-mundo más allá de 1492: modernidad, 
cristiandad y colonialidad. Aproximación al giro 
historiográfico decolonial. Tabula Rasa, 36 (mayo-agosto). 
https://www.redalyc.org/journal/396/39664893015/html/

Schaff, P. (2002). Historia de Iglesia cristiana (Volumen 1): 



156

Héctor Gutiérrez García

Cristianismo apostólico. 1100 d. C. Edit. CCEL. (Obra 
original publicada en 1882). https://www.academia.
edu/40171968/_Schaff_Philip_History_Of_Christian_
Church_01_Apostolic_Christianity_AD_1_100_EN

Shabazz, B. & Pathfinder Press (1991). Malcolm X: Vida y voz de 
un hombre negro (Autobiografía y selección de discursos) 
(Serie Guevara #6.). Navarra: Txalaparta Editorial.

Samá, I. y Corazza, D. (2022). El evangelismo neopentecostal. 
Fundamentalismo, teología de la prosperidad y 
patriarcado: los casos de Cuba y Brasil. En L. Rivara y 
F. Prieto (coords.), El Nuevo Plan Cóndor. Geopolítica e 
imperialismo en América Latina y el Caribe (pp. 213-240). 
Buenos Aires: Batalla de Ideas/Instituto Tricontinental de 
Investigación Social.

Sand, S. (2008). La invención del Pueblo Judío (trad. J. M. 
Amoroto). Madrid: Akal.

Segal, R. (15 de mayo de 2019). The ultimate proof of partnership. 
The Jerusalem post. https://www.jpost.com/opinion/the-
ultimate-proof-of-partnership-589815

Sizer, S. (13 de agosto de 2009). Sionismo cristiano: Hoja 
de ruta al Armagedón [Publicación de El Blog de 
Jesús Paredes]. Facebook. https://www.facebook.com 
elblogdejesusparedes/posts/sionismo-cristiano-hoja-de-ruta 
al-armaged%C3%B3nobservaciones-cr%C3%ADticas-y 
contextuali/1319329746215358/

Streponni, B. y Zambrano, K. (2007). La mujer en el tiempo. 
Cronología ilustrada. Ed. Magenta. Caracas: República 
Bolivariana de Venezuela.

Tawney, R. (1959). La religión en el origen del capitalismo. Buenos 



157

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

157

Aires: Edit. Dédalo.
Thor, V. (2005). La familia Bush y el precio de la sangre vertida por 

los nazis. En G. Colotti, Los sepultureros de la memoria 
(62-69). Caracas: Toparquía. https://lauicom.edu.ve/wp-
content/uploads/2025/05/TOPARQUIA-4.pdf

Villegas, E. (11 de octubre de 2023). ¡Mirada a la historia! Suelo 
venezolano fue considerado para instalar Estado judío. Diario 
Vea. https://diariovea.com.ve/mirada-a-la-historia-suelo-
venezolano-fue-considerado-para-instalar-estado-judio/

Whitman, J. (2017). El modelo americano de Hitler. Estados 
Unidos y la elaboración de la ley racial nazi. EE. UU.: 
Prince University Press.

Wollstonecraft, M. (1792). La vindicación de los derechos de la 
mujer (trad. M. González). Confederación Sindical Obrera. 
https://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/
Mary%20Wollstonecraft%20-%20Vindicacion%20de%20
los%20derechos%20de%20la%20mujer.pdf









161

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

161

Populismo, símbolos, lenguaje 
 y rasgos del caudillo1

Luis Britto García2

La máscara del poder

Desde hace más de medio siglo, la historia de América Latina 
gira en torno a los movimientos populistas. Pero ¿qué es 

el populismo? Todos creemos saberlo, hasta que se nos formula 
la pregunta: ¿Habremos sido, entonces, dominados por lo 
innominado? Definir, en tal caso, es liberar.

En nuestro libro La máscara del poder: del gendarme necesario 
al demócrata necesario, determinamos que existe populismo 
cuando un proyecto de colaboración de clases es legitimado 
con un mensaje centrado en la tradición cultural popular. En 
el presente trabajo, intentamos resumir algunas de las ideas 
centrales de dicho estudio. 

En Venezuela, a partir de 1935, se han desarrollado diversos 
movimientos cuyos rasgos coinciden con los señalados por los 

1	 El presente trabajo resume algunas de las conclusiones del autor con datos 
actualizados de los libros La máscara del poder: del gendarme necesario al 
demócrata necesario; y El poder sin la máscara: de la concertación populista 
a la explosión social. Ambos textos publicados por Alfadil Editores, Caracas, 
1990 y 1991. 

2	 Abogado, escritor, ensayista, dramaturgo, cuentista, dibujante y guionista. 
Ha sido autor de 94 libros. Actualmente, es investigador en la Universidad 
Internacional de las Comunicaciones (Lauicom). Correo electrónico: 
brittoluis@gmail.com. 



162

Luis Britto García

especialistas como propios de los populismos latinoamericanos. 
Estos últimos aparecen en el marco de la transición distorsionada 
de una sociedad rural y agrícola a otra urbana e industrial. 
Encuentran sus audiencias entre las masas «disponibles» 
movilizadas por tal coyuntura. Las organizaciones populistas 
cumplen una función de mediación entre los sectores así 
movilizados y el bloque de poder. 

Tal mediación se traduce en postular la colaboración de clases a 
favor de las burguesías emergentes, y la aminoración o postergación 
de los conflictos clasistas mediante el otorgamiento de dádivas 
financiadas con excedentes del sector primario exportador.

Los gerentes de dicho pacto son dirigencias partidistas surgidas 
de sectores medios en condición de disonancia de estatus. 

Tal pacto es justificado mediante un mensaje que utiliza, de 
manera asistemática, rasgos superficiales de la tradición cultural 
de las clientelas. Y el principal vehículo de difusión de tal mensaje 
es el líder «carismático», cuyo personalismo determina la suerte y 
evolución del movimiento, sean cuales fueren las proclamaciones 
de institucionalidad y civismo de este.

Bajo tales auspicios, a la paz gomecista le sucede la paz 
populista. Represión, redistribución y retórica permiten constituir 
un desigual frente, integrado por campesinos en proceso de 
migración a las urbes, clase obrera emergente inducida a la paz 
laboral, sectores en situación de marginalidad y clases medias 
heterogéneas, a quienes se hace creer que sus intereses coinciden 
con las de la antigua oligarquía terrateniente en trance de devenir 
empresaria del campo, con los del capital foráneo, y los del gran 
capital comercial, industrial y financiero. 

La compra de la conciencia permite coronar la paz sindical 
con otra paz: la intelectual. Este es el fondo sobre el cual una paz 



163

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

163

política reduce la participación al quinquenal voto por la rotación 
bipartidista.

El asalto al Estado —y a la renta petrolera— permitió, durante 
décadas, aliviar las más graves fricciones del sistema, transfiriendo 
la riqueza pública al bloque de poder y determinando una cada 
vez más injusta distribución del ingreso.

Tal conjunto de procesos económicos y sociales constituyen 
las condiciones existenciales del fenómeno, pero no lo explican. 
La clave del enigma populista es cultural. Reside en el mensaje 
«tradicional popular», y en el caudillo carismático que, al trans-
mitirlo, lo encarna.

Como indicamos en nuestro libro, el primer artículo de fe 
del mensaje populista es el de que el partido es igual al pueblo, y, 
por lo tanto, el partido es el pueblo. En el discurso que constituye 
la partida de nacimiento de Acción Democrática, Rómulo 
Betancourt declara que esta organización política aspira a ser «el 
cemento que amalgame —para hacerla cada vez más fuerte y viril— 
el alma inmortal de la nación». Todos repetirán el dogma: para 
Manuel Peñalver, «Acción Democrática es el pueblo venezolano»; 
para Carlos Andrés Pérez, es la «expresión más cabal de nuestro 
país». Al extremo de que Moisés Moleiro considera oportuno 
«impugnar la leyenda según la cual es necesario “parecerse” a los 
adecos para atrapar así una esencia o extracto del modo de ser 
venezolano y tener expedito el camino al triunfo».

¿Qué piensan en realidad los líderes populistas del pueblo, al 
cual dicen parecerse tanto? En la obra de nuestra autoría (op. cit., 
1990), analizamos muestras de una extensión de 25 000 palabras 
del más connotado dirigente populista venezolano. Los resultados 
fueron sorprendentes. De un total de 788 menciones de sujetos 
que contiene la muestra, el autor del discurso político se dedica 



164

Luis Britto García

—como líder, partido o gobierno— 563 de estas (el 71,44 %), 
mencionando al pueblo solo 225 veces (el 28,55 %). En síntesis, 
el dirigente se menciona unas tres veces a sí mismo por cada vez 
que se ocupa del pueblo. Los calificativos que más se atribuye a 
sí mismo son (en orden de frecuencia) los de dirigente, elevador 
de salarios, abastecedor, activo, anticomunista, dador de ayuda, 
sancionador, perseverante, analítico. En las 563 menciones, aparece 
547 veces (un 97,15 %) como sujeto activo; y en 174 instancias  
(un 31,43 %) como sujeto que da cosas.

No puede ser más opuesta la caracterización que dicho dirigente 
hace del pueblo cuyo apoyo solicita. En las 225 menciones que le 
dedica, lo califica 198 veces (un 89,18 %) como ente pasivo. En 
90 menciones (un 40 % del total), este recibe cosas, y 51 veces (el 
22,66 %) es definido por sus carencias. Los calificativos que más 
se le dedican son (también en orden de frecuencia): receptor de 
alimentos, hambriento, receptor de aumento de salarios, se organiza, 
votante, objeto de análisis, explotado, receptor de educación, 
luchador, pobre, receptor de ayuda, vicioso, ignorante, e incapaz de 
mejorar por sí mismo.

En estas desnudas cifras está, en cápsula, la clave de la retórica 
populista. No hay pueblo, sino un ente al cual se califica de  
dependiente, pasivo e incapaz, esto es, de clientela: no hay ideología, 
sino dádiva. No hay partido, sino Providencia, la cual, en última 
instancia, se personaliza en caudillo.

No existe, por tanto, tal «identidad». El mediador entre la 
infinita necesidad del cliente y la infinita disponibilidad de la dádiva 
es la omnipotencia del caudillo populista. Agudos observadores  
—como Ramón J. Velásquez, Guillermo Morón y Juan Liscano— 
han apreciado en las dirigencias populistas supervivencias de los 
rasgos constitutivos del «carisma» del antiguo caudillo rural.



165

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

165

Tales caracteres no habían sido sistematizados hasta el 
presente. Valiéndonos del estudio de los principales dirigentes 
históricos de Venezuela, hemos aislado una constelación de rasgos 
que presentan todos ellos, casi sin excepción. Estos constituyen 
una suerte de breviario de prácticas simbólicas que sirven para 
obtener, afianzar y conservar el mando de nuestro país. Son 
constantes en caciques y conquistadores, libertadores y caudillos, 
demócratas y gendarmes.

Tales rasgos, en lo relativo a los dones propios del caudillo, 
son el personalismo, la protección por las fuerzas invisibles, la 
resistencia física, el machismo y la astucia. En su relación con los  
allegados, los dirigentes blasonan de origen modesto, patriarcalismo, 
 particularismo, intenciones de retiro voluntario e imposición del 
sucesor. Caudillos y líderes, asimismo, enfatizan su afiliación a la 
comunidad cultural y a sus tradiciones mediante el gusto por las 
comidas criollas, el traje ruralizante, el amor por los animales, 
la práctica de entretenimientos populares y el «habla popular». 
En su relación con los gobernados, hacen gala de contacto con 
el pueblo, «igualitarismo», entroncamiento simbólico con el 
Libertador, inserción en una causa y, ante todo, por encima de 
todo y después de todo, de promesas de dádiva.

Imágenes, palabras y rituales vehiculan esta adopción superficial, 
descontextualizada y premeditada de los rasgos del extinto  
caudillo rural por el dirigente urbano. Todos los códigos del mensaje 
político integran una máscara del poder, bajo la cual las funciones 
del antiguo gendarme necesario se prolongan en las retóricas del 
demócrata necesario. Esta máscara desvanece a los actores del 
campo político y crea una leyenda o mito, que aniquila la historia 
misma en aras de la paz populista, para conjurar el oculto pero  
omnipresente polo opuesto del discurso, la explosión social.



166

Luis Britto García

A continuación, resumimos los puntos esenciales del 
«carisma» del dirigente populista tradicional. 

Los veinte puntos del caudillo populista 
Pero la burguesía colonial no estaba orgánicamente capacitada para 
gobernar sola. Su evolución económica y política no había cerrado el ciclo 
que determina la madurez en la actitud de una clase para monopolizar 
el poder. Le fue necesario pactar con una casta de hombres surgidos de 
los azares de la guerra con profundos arraigos en la conciencia popular, 
que en ellos creía ver la encarnación de su destino. (Rómulo Betancourt, 
Plan de Barranquilla) 

En mis estudios sobre el populismo, demostré que, a lo largo 
de la historia de Venezuela, caudillos y demagogos, gendarmes 
necesarios y demócratas necesarios han legitimado su mando con 
una escasa veintena de rasgos, soportes visibles de toda autoridad. 
Juan Liscano los llama carisma; Rómulo Betancourt, arraigos 
en la conciencia popular. Los asesores electorales Joe Napolitan 
y David Garth han aprendido a vendérselos a los candidatos en 
dólares contantes y sonantes.

Rasgos personales
Verifique el lector los cinco primeros rasgos, relativos a la propia 
persona del caudillo:

1. Personalismo
En Venezuela, el poder se ejerció por encima de toda norma o 
principio. Las Leyes de Indias, la Constitución o los estatutos 
partidistas se acatan, pero no se cumplen. Los andinos llegan 
a Miraflores a caballo en 1899. Los adecos, en tanque, en 1945.  
Carlos Andrés Pérez pasa por encima de la carta fundamental, 
del partido, del Congreso, del Poder Judicial y del pueblo, para 



167

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

167

imponer en 1989 la voluntad de Michel Camdessus, presidente 
del Fondo Monetario Internacional. Hugo Chávez arriesga su 
vida para combatirla. Caldera comienza creando un partido para 
ser candidato y termina siendo candidato sin partido.

2. Protección por las fuerzas invisibles 
El hombre del pueblo cree en un orden inmanente del mundo, 
que legitima a sus favoritos confiriéndoles buena suerte o poderes 
sobrenaturales. Páez es salvado del fusilamiento por un «Ejército 
de las Ánimas». Gómez es «el Brujo de La Mulera». Betancourt 
tiene una pipa ensalmada, que lo salva del atentado dinamitero. 
Luis Herrera tiene una pepa de zamuro, que no lo salva de nada. 
Lusinchi le lleva perlas a la Virgen del Valle: está de su lado el 
numerólogo Shapiro, quien predice su triunfo; en contra, el 
astrólogo Alfa D. K., quien muere de inmediato. Andrés Velásquez 
tiene buena suerte porque nació «enmantillado». A Chávez lo 
protegen el ánima de Taguapire y el escapulario de Maisanta.

Mucho menos eficaz es la protección de hechiceros con título, 
que siempre conducen a la ruina. El Brujo de Pipe no pudo lograr 
la reelección de Pérez Jiménez; ni el Ministro para el Desarrollo 
de la Inteligencia, la de los copeyanos; ni los técnicos copeyanos, 
la de Oswaldo Álvarez Paz. La tutoría de los IESA Boys hunde a 
Carlos Andrés Pérez: son muy pavosos.

3. Resistencia física 
Las fuerzas invisibles legitiman biológicamente a su favorito,  
confiriéndole lo que es —para el hombre del pueblo— la 
manifestación más visible del poder: la resistencia física. Páez, 
José Gregorio Monagas, Crespo son supermanes en alpargatas. 
Gómez amenaza con no morir nunca (como en efecto). Betancourt 



168

Luis Britto García

es inmune a la dinamita. Pérez camina para donde le ordena 
Michel Camdessus. Caldera resiste hasta a los discursos de Pedro 
Grases, y demuestra su idoneidad presidencial nadando dos 
kilómetros, al estilo Mao, en un club del litoral. Hugo Chávez 
amansa potros, es atleta infatigable, es el mejor pícher del equipo 
y es excelente primera base.

1. Machismo
Favorito de las fuerzas invisibles, el caudillo ha de serlo también 
de los poderes visibles; es decir: las mujeres. Una procesión de 
damas despide al anciano Páez cuando parte al exilio. Cipriano 
Castro tiene satiriasis; Gómez, cien hijos naturales; Pérez Jiménez 
persigue mises en motoneta; Wolfgang Larrazábal es acosado por 
viejitas besadoras; Betancourt encuentra en las damas «el reposo 
del guerrero»; Gonzalo Barrios sufre aparatosa derrota electoral 
por su misoginia; Lusinchi adora a la barragana; Pérez es amado 
por Michel Camdessus. La revista Exceso «ayuda» poderosamente 
a la santurrona imagen de Rafael Caldera ventilando una historia 
sobre un presunto amorío —con hija no reconocida y todo—. 
Hugo Chávez causa conmoción entre las damas.

2. Astucia
Las fuerzas invisibles legitiman intelectualmente a su favorito 
confiriéndole la «viveza». Para ser «vivo», no es necesario saber 
leer. El «vivo» enreda a los «doctores». Ser culto, o reconocer que 
se lo es, perjudica. Páez y Gómez se crean minuciosamente falsas 
reputaciones de iletrados. Betancourt afirma: 

No se necesita ser doctor para ser un buen presidente de la República. 
No fue doctor Rómulo Gallegos, no soy yo doctor, no es doctor Carlos 
Andrés Pérez. Y Piñerúa, sin ser doctor, va a desempeñar, con eficacia y 
sensatez, la presidencia de Venezuela.



169

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

169

Caldera se disculpa de sus libros sobre Andrés Bello, aprove-
chando su primer gobierno para cerrar exposiciones, prohibir 
la proyección de la película El último tango en París y clausurar  
la Universidad Central de Venezuela por dos años. Hugo Chávez 
no es doctor, pero lee.

Relaciones con los allegados 
Si las características precedentes describen la inmanencia del 
caudillo, otra precisa constelación de rasgos define sus relaciones 
con los allegados; es decir: con sus camarillas.

1. Origen modesto
Todo caudillo forja una leyenda sobre su origen pobre. Pues, 

si un indigente llega al poder, es como si el pueblo estuviera 
mandando. Páez, Gómez, Leoni, Lusinchi y Pérez descienden de  
terratenientes, pero lo disimulan. «En cuna pobre, nací», afirma 
Betancourt. En otros sitios, recuerda que su padre administraba 
un supermercado de la época; que publicaba por propia cuenta 
una revista literaria, que le regaló la primera bicicleta que hubo 
en Guatire, que tuvo el primer automóvil en ese pueblo, y que 
lo apertrechó para el exilio con cien dólares en monedas de oro. 
Honrado quizá, pero no pobre. Pérez no es ni lo uno ni lo otro, 
sino todo lo contrario. Rafael Caldera es de familia acomodada, 
pero padece temprana orfandad. Los ricos también sufren. Hugo 
Chávez desciende de llaneros de modesta condición. 

2. Patriarcalismo
Por lo mismo que una familia próspera puede desmentir la leyenda 
del origen pobre, caudillos y demagogos mantienen a su parentela 
en la sombra: «Manda con los tuyos, pero no dejes que ellos te 



170

Luis Britto García

manden». Y las mujeres en su sitio, o sea, el que les asigna la más 
rancia tradición patriarcal: ocuparse de niños (recordar: Fundación 
del...) y de ancianitas (recordar: Retratos con...). Páez relega a 
Dominga Ortiz; Gómez doma a su clan regalándole concesiones; 
Lorenzo Fernández pierde las elecciones porque aparece retratado 
con su sagrada familia; Pérez saca a la suya para Estados Unidos 
siempre que la situación sea de absoluta normalidad; Eduardo 
Fernández, gracias a su mansedumbre conyugal, pierde hasta la 
candidatura; Rafael Caldera gana la presidencia impidiendo que le 
alcen la voz, bien los hijos biológicos como los políticos.

3. Particularismo
Como lo exige la mente primaria, el caudillo es compadre de sus 
compadres, compañero de sus compañeros, amigo de sus amigos, 
coterráneo de sus coterráneos. En señal de amplitud, el núcleo 
de estas amistades va rotando: en la clandestinidad, el pueblo; 
en campaña, los copartidarios; en el poder, las fuerzas vivas; 
en la reelección, el Fondo Monetario Internacional y el entorno 
íntimo, que termina siendo entorno intimidatorio. A punto de ser  
derrocado, Pérez solo piensa en la vergüenza que está pasando 
con Bush y con Salinas de Gortari.

4. Retiro
Para el caudillo, es indispensable ofrecer oportunos y consecutivos 
retiros. Así hace creer a sus allegados que les dará chance. José 
Antonio Páez y Antonio Guzmán Blanco se retiran del poder 
infinitas veces, sin dejar de ejercerlo nunca. Cipriano Castro 
se retira en 1906, de manera tan irrevocable, que Gómez tiene 
que tumbarlo en 1908 para poder, a su vez, retirarse él repetidas 
veces antes de su prematura muerte en 1935. Betancourt anuncia 



171

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

171

su retiro apenas toma el poder en 1945; afirma que viene sin 
ambiciones de poder, antes de recapturarlo en 1958, y se retira 
de nuevo en 1964 de manera tan absoluta que todavía divide el 
partido en 1967, impone a Pérez en 1973 y a Luis Piñerúa Ordaz 
(Piñita) en 1978 y 1992. Los retiros de Caldera son para sustituirse 
por él mismo: en definitiva, caudillo ni se retira ni lo retiran.

5. Imposición del sucesor
Así como el retiro es indispensable y periódico, la continuidad de 
la causa requiere dejar un compañero de confianza que cuide el 
coroto. Si el compañero es pazguato, se lo deja quitar (el doctor 
José María Vargas, Piñerúa, Lorenzo Fernández). Si es vivo, se alza 
con él (Gómez, Pérez). Imponer el sucesor es la mejor manera de 
que el sucesor sea uno mismo.

Relación con la cultura popular 
Los rasgos precedentes describen la relación del caudillo con 
las camarillas (con las cuales gobierna todo aquel que no quiere  
gobernar con los camaradas).

Otro quinteto de rasgos construye la legitimación cultural 
del caudillo, asimilándolo en sus costumbres a un «hombre del 
pueblo», y mostrándolo visiblemente como miembro de una  
comunidad nacional, de la cual es representativo y a la cual puede 
por tanto representar:

1. Comidas criollas 
Dime lo que comes, y te diré quién eres. Comer como el pueblo, 
es ser como él. Páez devora carne asada; Gómez bebe pisca;  
Betancourt traga condumio guatireño; Leoni, queso guayanés; 
Luis Herrera, de todo; Lusinchi engulle carite. Pérez, instrucciones 



172

Luis Britto García

del Fondo Monetario Internacional. Caldera regresa a la vigencia 
política al recordar en televisión que «no puede haber democracia 
 cuando el pueblo no come». Chávez come pisillo de chigüire.

Desde 1947, todos los presidentes electos (y muchos de los 
no electos) presentan una imagen unánime de ventripotencia. En 
mis análisis de los valores en el discurso populista, encontré que 
abastecimiento (entrega de alimentos y bienes por el demagogo) 
es el valor más mencionado en este; los calificativos más 
frecuentemente usados en él para referirse al pueblo son los de 
receptor de alimentos, y hambriento.

2. Traje ruralizante
El campesino usa traje claro (y sombrero) para protegerse de los 
rayos del sol. Boves, Páez, los Monagas y Zamora lo adoptan para 
las campañas militares. Así como vestían igual, eran una misma 
cosa: pueblo y soldados. Crespo aplica la misma indumentaria 
—convertida en liquiliqui— para las campañas políticas. Lo  
heredan el Mocho Hernández, Cipriano Castro, Gómez, 
Larrazábal, Caldera, Chávez, y el Juan Bimba de la tarjeta blanca.  
Betancourt y Luis Herrera visten de tono claro, con sombrero.

Así como en ocasiones los dirigentes se visten como el pueblo, 
a veces el pueblo se viste como los dirigentes. En los carnavales 
de 1993, todo el mundo se disfrazó de Chávez. Los únicos que se 
disfrazaron de Pérez fueron los Judas de Semana Santa.

3. Amor por los animales
El hombre del campo vive con, por y para los animales. En pleno 
ejercicio del poder, Páez colea toros; Falcón acaricia chivas; 
José Gregorio Monagas ordeña vacas; Gómez conversa con 
hipopótamos; Betancourt tiene perritos, lapitas y picatierras; 



173

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

173

Leoni protege morrocoyes. Chávez es jinete, cazador y domador. 
Pérez consiente a Michel Camdessus. Se supone que el hombre 
tierno con los animales debe serlo también con los amigos, con 
los niños y con los humildes. Más o menos, en ese orden.

4. Entretenimientos populares
Galleras, mangas de coleo, patios de bolas criollas, hipódromos 
son los escenarios del poder. El mariscal Falcón (Juan Crisóstomo) 
introduce el dominó, que enseña al político a pactar alianzas de 
no más de un cuarto de hora, y a contar con los dedos. Lusinchi 
impone el botiquín. Chávez es joropero, canta pasajes criollos, y 
admira a Alí Primera.

5. Habla popular
Quien habla como el pueblo, habla por él. Lo malo es que Gómez 
verificó que «el pueblo está callado». Urge mantenerlo así,  
mediante censuras, autocensuras y verborragias. «¿A qué pedido 
de la sociedad primitiva corresponde aquel hablar hueco que 
emana del lugar aparente del poder?», pregunta Maurice Blanchot. 
Le contestan diversas formas de no decir nada: el hermetismo 
gomecista («umjú»/«anjá»); el refranero herrerista; la quincalla 
verbal betancourista, con sus áureos lingotes de oro, sus 
sicofantes, hampoductos, nefelibatas, parafernalias, fifty-
fifty y we will come back; y las contradicciones perecistas: la 
«democracia con energía» y «ni lo uno ni lo otro, sino todo lo 
contrario», que llevan irremisiblemente al autosuicidio.

Relación con los gobernados
Los últimos cinco rasgos se refieren a las relaciones del caudillo 
con la colectividad a la cual quiere representar:



174

Luis Britto García

1. Contacto con el pueblo
Pueblo y caudillo, según las agencias noticiosas, «están en contacto»; 
pueblo y caudillo «se entienden»: el caudillo ha hablado «de tú a 
tú» con todos y cada uno de los venezolanos, siempre que esté un 
fotógrafo presente y un ingenuo para creérselo. Pueblo son, en 
este caso, viejitas, indigentes y niñitos más o menos fotogénicos: 
si salen en televisión, mejor. 

2. Igualitarismo
«Aquí todos semos café con leche»; por lo tanto, «aquí no hay 
discriminación racial» y, en consecuencia, «todos semos iguales». 
Caudillos y demagogos no se han apeado jamás de estas tres falsas 
premisas y de sus falsas conclusiones, que confunden «ausencia 
de prejuicios» con «igualdad económica y social». Hablando de 
igualdad, para fines del siglo xx, los demagogos han impuesto 
un orden en el cual el 80 % de los venezolanos está en la miseria.

3. Entroncamiento con el Libertador
Aquel que no puede hacer historia debe repetirla. Por ello, asimila 
artificialmente su imagen con la del paradigma nacional del 
poder legítimo: al Padre de la Patria, Páez lo exilia, pero le rinde 
honores cuando regresa muerto. Guzmán le instaura un culto, 
para robar a su sombra. Cipriano Castro, según sus adulantes, 
«merece la corona y no la desea, mientras que Bolívar la deseaba 
y no la merecía». Gómez nace y muere en las fechas onomásticas 
del Libertador. López Contreras crea «Cívicas Bolivarianas».  
Picón Salas descubre en el Plan de Barranquilla una «segunda Carta 
de Jamaica». Betancourt declara la «segunda independencia» 
al fundar AD; y declara otra «segunda independencia» al iniciar 
la siempre inconclusa reforma agraria en el Campo de Carabobo. 



175

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

175

Luis Herrera conmemora el Segundo Centenario. Todo es muy 
de segunda. Lo nuevo no es que Chávez llame a su movimiento 
«bolivariano»: lo nuevo es que el pueblo se lo crea.

4. Inserción en una causa 
Una causa es una reivindicación clasista sentida vagamente por 
el pueblo apenas como conjunto de carencias y necesidades.  
Tarea del caudillo es que no pase de ahí. Él es el servidor; luego, 
la encarnación; finalmente el freno de la causa. Si el caudillo no 
detiene causa, el Fondo Monetario lo detiene a él. Venezuela pasa 
así de ser un país de rebeldes sin causas, a una nación de causas 
sin rebeldes. Por ahora.

5. Dádiva
El fruto visible, argamasa consolidadora y justificación final de la 
«causa», es la dádiva. Todo lo que el pueblo reciba ha de sentirlo 
como favor particular y arbitrario del demagogo o del partido.  
Tiburón se baña, pero salpica. Los caudillos rurales ofrecen 
tierras. Gómez da billeticos. López Contreras reparte cobijas y  
pesetas, de a dos. Larrazábal, plan de emergencia. Betancourt, 
créditos para no ser pagados. Caldera promete casitas. Luis 
Herrera, bono familiar. Lusinchi, dólares preferenciales. Pérez, 
paquete económico (con el Fondo Monetario se vive peor).

Si no hay dádiva, no hay votos. Las iniciales de AD —según 
me indicó Caupolicán Ovalles— invertidas, dicen DA. Por eso, 
este es un país DADA.

Como consecuencia del 4-F, se detienen transitoriamente la  
entrega del Golfo, y las alzas de la gasolina, la harina, el aceite, las 
pastas. El pueblo frena al borde del abismo de la inanición. En  
todos los expendios, desde Bailadores hasta Maturín, exigen que 



176

Luis Britto García

les vendan gasolina y harina pan «al precio Chávez». Caldera gana 
las elecciones criticando un paquete económico que solo les hacía  
regalos a los banqueros, y termina obsequiándoles 400 mil millones 
de bolívares, en premio por haber acabado con el sistema financiero.

Conclusión
El objetivo del presente test no consiste en determinar cuántos 
de los rasgos citados se repiten en los caudillos históricos, sino 
cuáles se puso a verificar en sí mismo el carismático lector. En un 
semiclandestino informe sobre el perfil motivacional observado 
en Venezuela, la Fundación Venezolana para el Desarrollo de  
Actividades Socioeconómicas determinó que la primera 
motivación de nuestros connacionales es el poder manipulatorio; 
la segunda, la afiliación o pertenencia a grupos; la última, el logro, 
o autorrealización creativa. Exactamente, la inversa del patrón 
que se observa en los países «desarrollados».

Hemos indicado que el poder populista se mantiene con tres 
recursos —a veces de aplicación simultánea, a veces consecutiva—: 
retórica, redistribución, represión. A medida que las concesiones a 
la clase dominante se hacen mayores, se restringen las dádivas a 
las clases dominadas, y se debe multiplicar tanto la retórica como 
la represión, al extremo de que la máscara se fragmenta y las clases 
dominadas quedan enfrentadas, sin intermediarios, a las clases 
dominantes, como ocurrió el 27 de febrero de 1989. La extrema 
dureza de la represión erosiona la legitimidad del sistema, desvanece 
el apoyo popular y abre la posibilidad de un nuevo ciclo político.







179

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

179

Comunicación y pedagogía  
de una reforma constitucional
para la nueva época

Carolina Escarrá Gil1

Las ideas que se presentan a continuación son parte de un  
taller que facilito en las comunidades, en el que compartimos 

reflexiones con ellas, y al que añadí, en esta oportunidad, una 
investigación desarrollada por el general Jesús Barrios, profesor 
del Instituto de Altos Estudios de Seguridad de la Nación (Iaesén).

Aunque existen muchas discusiones sobre los términos y  
alcances de la pedagogía y la andragogía —conocimientos que se 
utilizan para formar a personas adultas—, en este caso hablamos 
de la pedagogía de la reforma constitucional, porque se trata de un 
tema que debe convocar a todos y a todas, sin distinción etaria; 
incluidos tanto los niños, las niñas y los jóvenes como la juventud 
acumulada.

Entre los aspectos abordados, encontramos:

1.	 Premisas fundamentales que nos llevan a la reforma 
constitucional. 

1	 Politóloga. Magíster en Ciencias Políticas (la Sorbona) y en Diplomacia 
y Negociación Estratégica (Universidad de Sceaux). Dra. en Pedagogía 
Crítica, por la Universidad Nacional Experimental Simón Rodríguez 
(Unesr). Miembro del Vicerrectorado de Investigación de la Universidad 
Internacional de las Comunicaciones (Lauicom) y de la Red Internacional 
de Investigadores Antifascistas. Correo electrónico: cescarragil@gmail.com.



180

Carolina Escarrá Gil

2.	 Fundamentos jurídicos de la reforma constitucional.
3.	 El camino recorrido recientemente desde las 

3R.NETS.
4.	 Propuestas en el marco de la comunicación que ha 

desarrollado el profesor Jesús Barrios. 
5.	 Corolario en palabras del comandante Hugo Chávez 

y del presidente Nicolás Maduro. 

Premisas fundamentales que nos llevan 
a la reforma constitucional

Proceso permanente
La reforma constitucional, el proyecto constitucional, es un proceso 
permanente, como decía el comandante Chávez, porque nos vamos 
renovando cada día. Un ejemplo concreto lo encontramos en 
Aristóbulo Istúriz, a quien tuve como jefe en una época. Él decía, 
al hablar de las expectativas crecientes, que, cuando fue alcalde de 
Caracas y se lanzó a la reelección, había construido aceras, había 
arreglado las calles, había mejorado el sistema de transporte existente; 
pero la población quería más: quería nuevas unidades de transporte, 
y la derecha tenía cómo pagar esos transportes adicionales. Por ello, 
a pesar de que habían mejorado mucho las condiciones de vida 
durante su gestión como alcalde, ganó el candidato de la derecha; 
pues se trata de un proceso permanente de transformación, mediado 
por visiones de mundo y horizontes en disputa.

Nosotros nos vamos transformando en todos los sentidos: 
vamos creciendo, vamos madurando, no solamente como seres 
humanos, sino como pueblo, en el que debemos llegar al punto 
de ser pueblo legislador, tal como lo proponía, hace 200 años, 
el maestro Simón Rodríguez, desde una perspectiva propia del  
saber vivir en comunidad.



181

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

181

Hija de su tiempo
Además de ser un proceso permanente, es hija de su tiempo. ¿Qué 
quiere decir que la Constitución es hija de su tiempo? Hoy día, el 
mundo no es el mismo de 1999, cuando se aprobó la Constitución 
actual. En ese entonces, se hablaba del fin de la historia de Francis 
Fukuyama, se hablaba de la caída de los socialismos reales. Solo 
Hugo Chávez, Fidel Castro y otros quijotes levantaban una 
bandera distinta en el mundo, hablando de la multipolaridad, de 
la transformación del orden económico internacional, etcétera. 
Ese no es el mismo mundo que vivimos hoy, donde vemos 
el auge del neonazisionismo, de la posibilidad de una guerra 
nuclear, de la imposición del imperialismo a través de la fuerza 
de la Organización del Tratado del Atlántico Norte (OTAN); 
aunque también vemos cómo va avanzando la multipolaridad, y 
cómo ciertos países se levantan en las Naciones Unidas —como 
Venezuela, que se organiza en función del respeto a la Carta de la 
ONU y sus principios—.

Recientemente, el canciller de nuestro país, Yván Gil, logró 
tanto una condena pública a las medidas coercitivas unilaterales 
como la asignación de un día en contra de estas agresiones, lo 
cual implica un avance importante para el mundo. En todo caso, 
la frase que encabeza esta sección sale de mi padre, Carlos Escarrá 
Malavé, quien solía decir que mis hermanos y yo, más que hijos 
suyos, éramos hijos de nuestro tiempo; un tiempo muy distinto al 
que a él le tocó vivir.

No solo para abogados
Es muy importante que entendamos que la reforma constitucional 
no es un proceso que le compete solo a los abogados. Este aspecto 
tiene que ver con la idea y los mecanismos de participación 
que están en la Constitución de la República Bolivariana de 



182

Carolina Escarrá Gil

Venezuela, y otros que debemos incluir. En el preámbulo y los 
primeros artículos de su Constitución, Venezuela se define como 
una democracia participativa y, especialmente, protagónica; 
dos elementos fundamentales que nos diferencian de otras  
democracias y que nos convierten en una amenaza frente a la 
manera que tiene el imperialismo de concebir el mundo con su 
visión representativa. Afortunadamente, no se percataron de ello, 
sino hasta que el proceso revolucionario ya había avanzado y, 
al oponerse, terminaron impulsando su profundización, con el 
golpe de 2002 y el posterior paro petrolero. Incluso, desde el año 
2005, el Comando Sur del Pentágono de los EE. UU. ya planteaba 
que Venezuela constituía una amenaza, porque, a su juicio, 
representaba el «populismo radical», donde se le daba poder al 
pueblo. No obstante, ese mismo año en la ONU, el presidente 
Hugo Chávez, en su discurso ante la Asamblea General, planteaba 
la refundación del organismo multilateral. 

Lo importante de este punto es que hemos participado y  
debemos seguir participando para dar nuestros debates y 
transmitir nuestras ideas, como, de hecho, lo hemos venido 
haciendo para cada uno de los planes de la patria. Por ejemplo, 
en una época colocábamos sugerencias en un buzón en las 
principales plazas Bolívar del país; en otra oportunidad, 
enviamos correos electrónicos estructurados con propuestas 
colectivas; otra vez, nos reunimos en las Unidades de Batalla 
Hugo Chávez (UBCh) para discutir y presentar propuestas; 
y, más recientemente, hemos participado en la construcción 
del Plan de las 7 Transformaciones, a través de más de 96 mil 
asambleas populares, luego de desarrollar mecanismos de 
encuentro y debate, como los realizados en torno al Congreso 
del Bloque Histórico, celebrado en octubre de 2024.



183

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

183

Puede ser que algunas veces no veamos reflejadas nuestras  
posiciones porque las propuestas no son individuales, sino 
colectivas, y debemos estar organizados para poder participar; 
es decir: debemos pertenecer a un espacio colectivo y hacer las 
propuestas, dar el debate y buscar apoyos a nuestras propuestas 
para que estas sean incluidas. 

El legado de Chávez
Otra premisa la ubico en el legado de un hombre visionario 
que entendió la importancia de la historia para comprender y 
transformar el presente y transitar hacia el futuro; con alguien 
que, además, pensaba a corto, mediano y largo plazo.  

Regularmente, en mis charlas, invito a la población a buscar 
el Plan de la Patria 2007-2013 (conocido como PPS, por ser el  
Primer Plan Socialista), que trazaba la ruta hacia donde debía 
transitar la revolución, acompañada por los cinco motores del 
momento que eran: Moral y Luces, Reforma Constitucional,  
Poder Comunal, Geometría del Poder y Ley Habilitante. El plan 
no se trata únicamente de una planificación de cinco años en 
función del avance hacia el socialismo, sino que iniciaba con el 
hombre y la mujer nuevos, la transformación del ser humano en 
valores, tomando como eje central la ética socialista, al referirse 
a sujetos históricos no solo en función de la transformación de 
Venezuela, sino en defensa de la humanidad.

Hay muchos elementos relacionados con el legado del  
comandante Chávez, como, por ejemplo —sin pretender ser 
exhaustivos ni excluyentes—, la visión de la unión cívico-militar 
que, hoy día, el presidente Nicolás Maduro ha planteado como 
fusión popular, militar y policial; el chavismo feminista, al tratarse de 
la primera revolución que se declara feminista y entiende realmente 



184

Carolina Escarrá Gil

el rol fundamental de la mujer en la sociedad. También otros 
elementos como la democracia participativa y protagónica; la 
unidad e integración latinoamericana y caribeña; la comprensión 
de las relaciones Sur-Sur; la toparquía rodrigueana, que nos lleve 
a la construcción del Estado comunal; el pueblo como sujeto 
histórico; pero, sobre todo, el socialismo bolivariano del siglo 
xxi, inspirado en El libro azul y en el Árbol de las Tres (ahora 
más) Raíces. 

¿Y qué es el socialismo bolivariano? Con todo lo que podemos 
decir sobre el socialismo bolivariano —su apuesta por la moral y 
las luces, su visión integracionista, la multipolaridad, etcétera—, 
uno de sus elementos fundamentales se encuentra en la máxima 
expresada en el discurso del Libertador ante el Congreso de 
Angostura: «El gobierno más perfecto es aquel que busca la mayor 
suma de estabilidad política, la mayor suma de seguridad social y 
la mayor suma de felicidad posible para nuestro pueblo». En todo 
caso, para profundizar sobre el legado de Chávez, existe ya una alta 
producción de libros, pero los invito a revisar en una publicación 
colectiva, coordinada por la diputada María León, en la cual tuve el 
honor de participar, intitulada El chavismo: 15 temas y más. 

Lucha de clases
Un asunto que muchas veces no tomamos en cuenta, pero que 
hay que revisar cada vez que hablamos de este proceso histórico, 
tanto en Venezuela como a nivel internacional, es la lucha de clases, 
 entre la clase burguesa y la clase trabajadora, entre los que explotan 
 y los explotados, entre los que oprimen y los oprimidos, entre los 
dueños de los medios de producción y los que no.

Respecto a esta temática, no debe olvidarse el papel de las grandes 
corporaciones del capital, que forman parte del Complejo Militar 
Industrial, que también abarca lo financiero y comunicacional, de 



185

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

185

lobis como el lobi proisraelí en los EE. UU., que ha apoyado, de 
manera financiera, la llegada de Trump al poder; de espacios 
en lo religioso como la organización de Cristianos Unidos por 
Israel (CUPI); y toda una serie de corporaciones que financian los 
procesos revisionistas y de dominación.

Hay una lucha de clases que está relacionada con los bloques 
históricos gramscianos. Por eso, el presidente Nicolás Maduro 
nos convocó a todas y todos, a las cinco generaciones y a los 42 
sectores, a participar en el encuentro de los bloques históricos en 
octubre de 2024.

Fundamentos jurídicos de la reforma constitucional
El sustento legal más importante para una reforma constitucional 
en nuestro país es la Constitución de la República Bolivariana de 
Venezuela. La primera Constitución que plantea, además, el tema 
de la reforma constitucional como medio de participación. 

Diferencia entre Asamblea Nacional  
Constituyente y reforma constitucional
Antes de ello, hay que entender que la diferencia entre una asamblea 
nacional constituyente y una reforma constitucional radica 
en que, con la primera, transitamos hacia un nuevo Estado y 
una visión de sociedad completamente distinta a la existente. Así 
ocurrió en 1999, cuando creamos una nueva carta magna que 
refundó las bases del Estado. Sin embargo, en el caso de la reforma 
constitucional, mantenemos incólumes los primeros nueve  
artículos y el preámbulo de la Constitución. Es decir: se plantean 
reformas importantes, pero se continúa con la misma visión de 
progresividad de la norma, y se continúa con la misma visión de 
un Estado democrático y social de derecho y de justicia, federal, 



186

Carolina Escarrá Gil

multicultural y pluriétnico, con una democracia participativa y 
protagónica, donde la soberanía reside intransferiblemente en el 
pueblo, que es el elemento fundamental del poder popular. Por 
tanto, invito a leer, a analizar, a interiorizar y a amar el preámbulo 
de la Constitución, así como sus nueve primeros artículos.

Cuando nos preguntamos dónde está la Comuna en la 
Constitución —más allá de las empresas comunales mencionadas 
en el artículo 70—, invito a leer el libro de Ulises Daal, intitulado 
¿Dónde está la Comuna en la Constitución Bolivariana?, y a  
revisar todo lo que se vincula al poder popular, que —en su 
forma de organizarse y con la nueva geometría del poder— está 
articulado al poder comunal. Podemos encontrar referencias 
desde la primera línea del preámbulo, donde se habla de «los 
poderes creadores del pueblo»; es decir: del poder popular.

Principios fundamentales de la Constitución
El artículo 1 plantea que Venezuela es un país libre e independiente, 
fundamentado en los valores de «libertad, igualdad, justicia y paz 
internacional en la doctrina de Simón Bolívar, el Libertador»; 
teniendo como «derechos irrenunciables la independencia, la  
libertad, la soberanía, la inmunidad, la integridad territorial y  
la autodeterminación nacional».

El artículo 2 expone que «Venezuela se constituye en un Estado 
democrático y social de derecho y de justicia», que tiene como 
valores «la vida, la libertad, la justicia, la igualdad, la solidaridad, la 
democracia, la responsabilidad social, y en general, la preeminencia 
de los derechos humanos, la ética y el pluralismo político».

¿Y qué quiere decir un Estado democrático y social de derecho 
y de justicia? En la Constitución del 61 se decía que Venezuela 
era un Estado democrático de derecho, lo que implica que lo que 



187

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

187

valía eran las leyes. ¿Y quiénes hacían las leyes? Esa clase social 
de la que formaban parte personas que se preparaban como  
abogados y que llegaban a ser diputados o senadores en el Congreso 
de la República y que, luego, definían y redactaban leyes de 
acuerdo con sus intereses (de clase), para mantener el statu quo. 
En nuestro caso, más bien hablamos de la justicia social como un 
elemento fundamental para la democracia vinculada a la equidad 
y a la igualdad establecida y practicada, como lo planteaba el  
comandante Chávez.

Los artículos 3 y 4 se refieren a los fines esenciales del Estado a 
partir de la educación y el trabajo como procesos fundamentales 
para alcanzarlos; así como el hecho de que se trata de un Estado 
federal descentralizado.

El artículo 5, que es muy importante, establece que «la 
soberanía reside intransferiblemente en el pueblo», que la ejerce 
de manera directa e indirecta; pero, además, agrega que «los 
órganos del Estado emanan de la soberanía popular y a ella están 
sometidos», lo que deja en el centro de la soberanía nacional al 
poder popular y es también uno de los fundamentos de este. Si 
bien antes también era intransferible en la Constitución de 1961, 
no supeditaba los órganos del Estado a la soberanía popular.

El artículo 6, por su parte, se refiere a las características del 
gobierno que debe ser «democrático, participativo, electivo,  
descentralizado, alternativo, responsable, pluralista y de mandatos 
revocables». Acá, es importante el tema de la participación y el 
pluralismo, pero también lo relativo a los mandatos revocables. 
En este artículo, se establece la visión de democracia participativa 
y protagónica, aunque ya lo mencionan en el preámbulo, que 
es —como lo señalaba anteriormente— lo que nos convierte en 
amenaza frente a la democracia representativa de las élites que 



188

Carolina Escarrá Gil

hicieron la Constitución del 61 a través de un pacto entre cúpulas 
políticas. En el año 1999, Chávez nos convocó a todas y a todos a 
decir cuál es el país, la Constitución, el Estado y la sociedad que 
queremos. Hoy lo hace el presidente Maduro.

Los artículos 7, 8 y 9 establecen la Constitución como norma 
suprema, definen los símbolos patrios y señalan los idiomas 
oficiales. Esos son los principios fundamentales.

Más adelante, en el título 9 (Título IX. Capítulo II. De la 
Reforma Constitucional), el artículo 342 dispone lo que son los 
elementos legales para la reforma constitucional. Establece que el 
objeto de la reforma es una «revisión parcial de esta Constitución, 
y la sustitución de una o varias de sus normas que no modifiquen 
la estructura y principios fundamentales», esto es, los artículos 
del 1 al 9 que ya tratamos. 

Luego, en el mismo artículo señala que la iniciativa la tiene la 
Asamblea Nacional, el presidente de la República o un número de 
personas del pueblo, que es el 15 % de los electores inscritos y las 
electoras inscritas en el registro electoral permanente. Es decir: si el 
pueblo se reúne y se organiza, puede ir también a solicitar que se 
haga una reforma constitucional. En el caso de la situación actual, la 
solicitud fue hecha directamente por el presidente Nicolás Maduro 
en Consejo de Ministros, y luego informó a la Asamblea Nacional, 
el 10 de enero, sobre la reforma constitucional. Posteriormente, 
durante las elecciones de las nuevas diputadas y los nuevos diputados, 
el presidente señaló que el tema de la reforma será discutido en el 
próximo período legislativo. 

Por su parte, el artículo 343 establece el procedimiento de 
discusión en la Asamblea Nacional, indicando que hay 3 discusiones: 
la primera, donde se consideran los elementos fundamentales; una 
segunda discusión que iría por cada título o capítulo, y una tercera 



189

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

189

discusión: artículo por artículo. ¿Por qué es importante esto? Porque 
en el proceso de formación del resto de las leyes usted tiene solamente 
dos discusiones, y ello tiene que ver también con la importancia 
de la Constitución, y lo que pueden arrojar también los procesos 
de consulta pública que implican más participación popular y, 
tal vez, la inclusión de nuevos capítulos o simplemente artículos, 
como pudiera ser algo específico sobre los afrodescendientes o la 
juventud, o tal vez sobre la actuación del Estado y del Gobierno en 
caso de agresiones. Y, por supuesto, en relación con la participación.

Luego se expresa, en el artículo 344, que ese texto, ya discutido 
por diputadas y diputados, debe ser sometido a un referendo 
popular dentro de los próximos 30 días, para su sanción final. 

El camino recorrido recientemente desde las 3R.NETS
Entre estos caminos recorridos desde el año 2020, se recuerda 
cuando, antes de la pandemia de la covid-19, el presidente Maduro 
habló de las 3R.NETS, que tiene que ver con lo que hemos vivido 
como revolucionarios. En ese momento, el jefe de Estado señaló que, 
para seguir con la metodología aplicada por el comandante Chávez, 
se trabajarían estas nuevas 3R: resistir, renacer y revolucionar.

Resistir
En una construcción colectiva, a través de un taller que facilitamos 
a las comunidades sobre agresiones internacionales, observamos 
la siguiente imagen, en la cual pueden identificarse expresiones de 
la guerra híbrida y multiforme, a la cual hemos resistido durante 
muchos años, desde el inicio de la revolución.



190

Carolina Escarrá Gil

Construcción colectiva propia

En nuestra visión, los componentes de esta guerra multiforme 
serían:

● 	 La guerra cognitiva que, según un informe de la OTAN 
de 2021, tiene que ver con la información, las emociones 
y el aspecto cibernético. Recordemos el ciberataque del 
28 de julio de 2024. 

● 	 Penetración cultural, guerra mediática para la pérdida 
de identidad, como ya lo decían los manuales de la 
CIA en la década de los sesenta, que lo asumió como 
un leitmotiv para poder destruir internamente la Unión 
de Repúblicas Socialistas Soviéticas (URSS). Lo que les 
interesa es que no tengamos identidad, que no tengamos 
redes sociales humanas, que no tengamos solidaridad, 



191

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

191

visión del bien común, idea de la familia —entre otros 
elementos que nos diferencian del resto del mundo y 
nos dan identidad venezolana; no como sucede en otros 
países donde, especialmente gracias a la pandemia, no 
hay comunicación e interacción personal, como me 
explicaron, algunos compañeros que vinieron como 
veedores electorales, que sucede, por ejemplo, en París—. 
Por esas características de nuestra identidad, nosotros 
en Venezuela participamos, de manera protagónica, en 
nuestra democracia para planificar, proponer, ejecutar y 
evaluar.

● 	 Ciberespionaje e infiltración en el gobierno y en lo 
militar, algo que no solo vivimos el 28 de julio, sino que 
tiene secuelas todavía cuando usted como investigador 
trata de ingresar en algunas páginas. Eso pasó con 
más de 120 páginas web, solo el día de las elecciones 
presidenciales de 2024; no obstante, es un modus 
operandi, y ya habíamos sufrido ataques cibernéticos, 
aunque quizás no de la misma magnitud.

�	 Desprestigio de Venezuela en el escenario internacio-
nal, para imponer la narrativa acerca de que en Venezuela 
no había comida, que en Venezuela no se podía vivir. 
Crearon toda esa propaganda de unos niños con recursos 
económicos que, a través de los medios, sacaron la frase: 
«Me iría demasiado», que luego nos llevó a la guerra 
migratoria, alimentada posteriormente con la trata de 
personas; porque supuestamente, en Venezuela, no se 
podía existir, luego de una campaña comunicacional de 
las empresas transnacionales tradicionales elitescas: EFE, 
Reuters, AP, AFP y otros, para desprestigiar a Venezuela 



192

Carolina Escarrá Gil

a nivel internacional. Sin embargo, en otros foros o  
talleres, suelo decir que, mientras esos medios llamaban 
a nuestro presidente «Maburro», él, incluso antes del  
decreto Obama —Orden Ejecutiva 13692 del 8 de  
marzo de 2015—, estableció la reciprocidad diplomática 
con EE. UU. —a través de resoluciones conjuntas ubica-
das en el Extraordinario 6177 de la G. O. del 28 de febrero 
de 2015—, mucho antes incluso de que lo hiciera Rusia. 
¿Y qué implica la reciprocidad diplomática en nuestro 
caso? No solamente tiene que ver con igual número de 
funcionarios diplomáticos, sino también con la elimi-
nación de las visas de turistas y la extensión, a los esta-
dounidenses, de los requisitos para obtener visa y visitar 
nuestro país —además de impedir el ingreso a Venezuela 
de un conjunto de funcionarios antivenezolanos como 
Marco Rubio y Bob Menéndez, entre otros—. 

● 	 Otra forma de expresión de la guerra que nos han  
aplicado tiene que ver con el uso del territorio y de  
gobiernos y organizaciones de la región, como, por 
ejemplo, la creación del Grupo de Lima, cuya página 
—que visitamos como investigadores— reconocía que 
el objetivo de este era derrocar al gobierno legítimo de 
Maduro. Es decir: no se unieron con fines de cooperación 
comercial, económica o política, sino para derrocar a 
nuestro gobierno.

● 	 Financiamiento, organización y capacitación de ONG 
que usaron para todo el tema de la meritocracia, a  
través de exigencias de los organismos del Fondo 
Monetario Internacional, del Banco Mundial, la 
Comunidad Andina de Fomento u otros organismos 



193

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

193

para otorgarnos préstamos financieros; pero también 
espacios como la Oficina de las Naciones Unidas para 
la Coordinación de Asuntos Humanitarios (OCHA, 
por sus siglas en inglés) —supuestamente defensora de 
derechos humanos— a la que utilizaron para afectar 
al país internamente y lograr un cambio de régimen 
político, como intentaron hacer incluso con el golpe de 
Estado de 2002. Por eso, recientemente, Venezuela emitió 
una ley que controla el financiamiento de las ONG, pero 
incluso el comandante Chávez nos había dejado, en 2011, 
la Ley de Autodeterminación y Soberanía Nacional, que 
no conocíamos ni usábamos realmente. 

● 	 A lo anterior, le sigue la guerra migratoria —que ya  
comentamos— y la guerra bacteriológica, con el tema de 
la pandemia y otras enfermedades que nos envían, y hasta 
los planes y proyectos que han creado las mal llamadas 
grandes potencias para afectaciones climatológicas. Eso 
es tan así que el hijo de Joe Biden tiene una investigación 
en unos laboratorios bacteriológicos en Ucrania con el 
apoyo de Volodímir Zelenski, quien también es parte de 
esa misma cofradía internacional. 

● 	 Asimismo, han utilizado acciones terroristas, falsos  
positivos y ataques ideológicos. Es importante que a 
estas acciones no las denominemos «guarimbas», porque 
las guarimbas no son reconocidas a nivel de la Corte 
Penal Internacional como un crimen, en tanto que el  
terrorismo sí; y estas, en realidad, son actos terroristas: 
la colocación de guayas para impedir el avance de los  
motorizados sobre las avenidas o impedir la circulación 
del transporte para llegar a un hospital, el cierre de calles, la 



194

Carolina Escarrá Gil

quema de basura, el lanzamiento de piedras a la población 
impidiendo su derecho al libre tránsito, la posibilidad de 
reunirse, etcétera; o simplemente —con todo lo que ello 
representa— quemar a una persona viva, como hicieron 
con Orlando Figuera, o promover el odio a través 
de las redes sociales digitales; son actos de incitación al 
terrorismo. Lo de llamarlos «guarimbas» lo impusieron 
los medios de comunicación, precisamente para evitar 
repercusiones a nivel internacional. 

● 	 Medidas coercitivas a funcionarios, militares, 
instituciones y medidas económicas. Los 
estadounidenses le colocan «sanctions» en sus 
documentos y nos dicen que es solo para funcionarios de 
alto nivel, pero hay medidas también contra instituciones, 
embarcaciones, aviones. A los funcionarios, muchas veces 
cuentadantes, se les han impuesto medidas insólitas. 
Incluso han decretado medidas coercitivas unilaterales 
—que es la forma correcta de decirlo en castellano— que 
afectan a todos los funcionarios de la Cancillería y a sus 
familiares, sin importar su preferencia política. 

● 	 Crisis del petróleo, producción y precios. El ataque  
reciente de Israel a Irán buscaba desestabilizar el mercado 
energético y afectar organizaciones como la Organización 
de Países Exportadores de Petróleo (OPEP), como 
también lo hicieron en los años 2014 y 2015 cuando se 
realizaron las negociaciones del G5+1; es decir: de los 5 
países del Consejo de Seguridad de la ONU y de Alemania 
con la República Islámica de Irán, que llevó a un acuerdo 
en el año 2016 del que Trump se retiró unilateralmente 
en 2018. Este acuerdo, al que también pretendían llegar  



195

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

195

recientemente en lo relacionado con el enriquecimiento 
de uranio, también afectaba la producción de algunos 
países de la OPEP, que igualmente son objeto de la  
injerencia de la Organización Internacional de Energía 
Atómica (OIEA) en sus países: haciendo revisiones 
de espacios, de protocolos, etcétera. En el año 2014, 
negociaron con Irán y ya tenían acuerdos con Arabia 
Saudita; momento en que los precios del petróleo cayeron al  
subsuelo; nos mataron a Chávez, y pretendían, además, 
que Henrique Capriles llegara a gobernar este país. 

● 	 En este listado también figura la guerra económica y  
financiera, aparte de la descalificación de Venezuela bajo 
el esquema del riesgo país. ¿Saben que el riesgo país de  
Venezuela en 2011 era mayor que el de Siria, que se  
encontraba en medio de una guerra convencional, debido 
a la mal llamada «Revolución de Colores»? Es decir: en las 
negociaciones internacionales se incrementaban los costos 
de envío debido a los seguros requeridos para distribuir 
la mercancía, por ejemplo, o se planteaban riesgos que  
afectaban la inversión extranjera en el país, sin mencionar la 
emisión de préstamos por parte de los bancos internacionales.

● 	 Ya nosotros teníamos guerra financiera desde antes del  
decreto Obama, e incluso medidas coercitivas unilaterales, 
desde aproximadamente el año 2003, aunque hayan 
arreciado después de que nos mataron al comandante 
Chávez. La medida más formal no se encontraba en la 
Oficina de Control de Activos Extranjeros (conocida 
por sus siglas en inglés: OFAC), sino en la página oficial 
de la Casa Blanca: la «Prohibición de venta de armas y  
servicios militares a Venezuela», que, posteriormente, 
condujo al cierre de la oficina de adquisiciones militares 



196

Carolina Escarrá Gil

en Miami, en el año 2006. Esa situación fortaleció nuestra 
relación con Rusia y otros proveedores, pero inicialmente 
nos afectó. Otras medidas tenían que ver con descertificación 
de Venezuela en materia de drogas, de terrorismo y de 
tráfico de personas, así como el voto negativo de EE. UU. 
en materia de préstamos de bancos de desarrollo  
internacionales para Venezuela.

● 	 Además de ello, durante muchos años ha habido operaciones 
psicológicas, incertidumbre, ingobernabilidad y 
cambio. No es algo que estamos viviendo desde ahorita. 
Una operación psicológica, por ejemplo, consistía no 
solo en aplicar, de manera premeditada, la usura y el 
desabastecimiento, sino en poner fotos en los medios 
de comunicación de los anaqueles vacíos para generar  
angustia y desestabilización, además de matrices de  
opinión, a nivel nacional e internacional. Lo vivimos,  
incluso con el golpe de Estado en el año 2002, con el sabotaje 
petrolero en el año 2003, con la reforma constitucional 
de 2007 que no se pudo aprobar, y ya lo habíamos vivido 
también desde que inició la Revolución, aunque ha arreciado 
en esta época de dirección del presidente Maduro. 

● 	 También podemos incluir la guerra aeroespacial, ya que 
parte del interés de EE. UU., y otros países del Occidente 
capitalista, es por nuestra Guayana Esequiba, porque 
desde ahí se lanzan mucho mejor los satélites de Elon 
Musk y de la Administración Nacional de Aeronáutica y el  
Espacio (conocida por sus siglas en inglés: NASA), además 
del interés por otros bienes muy preciados —como nuestro 
petróleo— que les ofrece la oposición del país, en el caso 
negado de llegar al poder. Esto en el marco de una carrera  
aeroespacial a nivel de las grandes potencias internacionles. 



197

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

197

Lo que me interesa significar, en este punto, es que nos 
reflejemos en lo que hemos vivido y a lo que hemos 
resistido como pueblo heroico que somos. 

El renacer a partir de las 3R.NETS
El presidente Nicolás Maduro, consciente de todo lo que el país había 
resistido, propuso en las 3R.NETS (resistir, renacer y revolucionar 
en la Nueva Época de Transición al Socialismo [Comunal]) evaluar 
el paso de la resistencia al renacimiento, que era donde realmente 
estábamos en el año 2020, aunque nos siguieron agrediendo, nos 
siguen agrediendo y continuamos resistiendo.

En ese momento, estábamos en la época del renacimiento: fue 
justo antes de la pandemia, cuando el presidente comenzó a hablar 
de las 3R.NETS. Luego vino la pandemia; nos tocó quedarnos 
entre resistir y renacer un tiempo más para luego revolucionar. 

En ese renacer, ¿qué tenemos? Desde 2018, no solamente se 
había creado la Agenda Económica Bolivariana, con sus 18 motores; 
un plan económico para la nación que incluyó la aprobación en la 
Asamblea Nacional Constituyente de la llamada Ley Antibloqueo 
y de las instituciones que apalancarían la inversión y el  
comercio con ayuda de una moneda digital: el petro. 

Vivimos la pandemia. Para ese momento, el Gobierno —a 
pesar de todas las agresiones y limitaciones, incluyendo acuerdos 
incumplidos tanto de la oposición como de las grandes potencias 
financieras e incluso de instancias de la ONU— se encargó de 
que todos pudiésemos acceder a las vacunas y a curas en los casos 
más graves; se habilitaron además de centros de salud, hoteles y 
otros refugios para que la población pudiera acceder a las pruebas 
de SARS-CoV-2; y se contó con apoyos de países aliados como 
Rusia, China, Cuba, Irán, entre otros. Los números de personas 
afectadas y fallecidas eran más bajos que en otros países.



198

Carolina Escarrá Gil

Tuvieron lugar las elecciones presidenciales constitucionales 
del año 2018, que ganó la Revolución, la cual optó por la reelección 
del presidente Nicolás Maduro, a pesar de que el imperio estaba 
aplicando contra Venezuela el Plan del Golpe Maestro, ideado por 
el Comando Sur del Pentágono. Luego, en 2020, tuvieron lugar 
las elecciones parlamentarias, en las que el oficialismo obtuvo 
mayoría. La oposición, por supuesto, cantó fraude en ambas. De 
hecho, desde enero de 2019, empezamos a vivir la experiencia del 
supuesto interinato y las instituciones paralelas. 

Llegamos con muchas agresiones, traiciones y ataques  
—incluso de mercenarios— a las elecciones de 2024, en las que 
también ganó la Revolución. La oposición, por supuesto, cantó 
fraude, como hicieron también en las elecciones recientes de 
los gobernadores e igual en las elecciones a alcaldías y concejos 
municipales del 27 de julio del año en curso; porque es un modus 
operandi. Hay que recordar que para eso se creó la ONG Súmate 
en el año 2003, liderada precisamente por María Corina Machado: 
no solamente para cantar fraude y desconocer instituciones 
gubernamentales, sino para crear un Poder Electoral paralelo con 
apoyo de la Fundación Nacional para la Democracia (conocida 
por sus siglas en inglés: NED) —organización estadounidense 
que financia proyectos de promoción de las democracias que se 
pliegan a los intereses de EE. UU.— y de la Agencia de los Estados 
Unidos para el Desarrollo Internacional (conocida por sus siglas 
en inglés: USAID).

No obstante, de acuerdo con la vicepresidenta de la República 
de Venezuela, Delcy Rodríguez, y del propio presidente Nicolás 
Maduro, para el momento de revisar el presente texto, el país ha 
acumulado 17 meses de crecimiento económico, precisamente 
gracias a todo ese plan económico que se creó en el año 2018, 



199

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

199

y otros instrumentos. Asimismo, se ha informado, de manera 
reciente, que el comercio de bienes que no están vinculados a 
los hidrocarburos ha crecido en un 87 %, lo que ha permitido 
el aprovisionamiento de los Comités Locales de Abastecimiento 
y Producción (CLAP) sin importaciones, crecimiento del sector 
campesino, industrial, etcétera. 

A ello se le suma, por supuesto, la inversión social, la cual  
—incluso en los años más difíciles del proceso— se ha mantenido 
o ha aumentado, sin que haya sido necesario negociar con las 
fuentes de financiamiento de Bretton Woods ni recortar el 
porcentaje de los fondos destinados a ella. Evidentemente, hemos 
tenido que hacer ajustes en términos netos, pues el ingreso del 
país se redujo en un 99 % en los primeros años.

También está el Plan Vuelta a la Patria, que inició en el año 
2018, cuyo programa está dirigido a quienes se fueron por la guerra 
migratoria, para que regresen al país. Este es un plan que garantiza 
oportunidades de vida y de familia. No hay que creer en los cantos de 
sirena del mal llamado «sueño americano», que ha vendido durante 
tanto tiempo los medios de comunicación hegemónicos.

Revolucionar
Las 3R.NETS no solo plantean las 3R, sino que vamos hacia una 
Nueva Época de Transición al Socialismo. Como lo planteaba 
Hugo Chávez en el año 2006: la transición al socialismo 
comunitario. Ahora no solo tenemos elecciones para escoger a las 
autoridades previstas constitucionalmente, sino que en diciembre 
pasado elegimos a los jueces y las juezas de paz, y, ahora, cada 
tres meses, elegimos los proyectos prioritarios en la comunidad, 
incluso, los proyectos prioritarios de las jóvenes y los jóvenes. Eso 
es poder popular, eso es desarrollo de las comunas, eso es algo que 



200

Carolina Escarrá Gil

las élites no entienden y, por eso, no saben cómo contenerlo, y eso 
incluye el hecho de que vamos hacia una reforma constitucional, 
sobre la que nos detendremos a analizar más adelante.

Igualmente, hay que ver también que, en esta época de 
revolucionar, hemos liderado espacios internacionales como el 
Grupo de Amigos de la Carta de la ONU, la OPEP+. También 
el Congreso Mundial Antifascista, que logró impulsar cinco 
encuentros, en los cuales estuvimos reflexionando y despertando 
a los otros pueblos del mundo sobre lo que vivimos, lo que 
estamos viviendo, sobre el avance de corrientes neofascistas y 
neonazisionistas. 

No se puede negar la corrupción, el burocratismo y otros flagelos, 
pero, definitivamente, hemos renacido como pueblo en resistencia.

Consensos y transformaciones
Luego, en este revolucionar, empezamos con los cinco consensos: 
a) construcción de un nuevo modelo económico; b) recuperación 
 de nuestra Guayana Esequiba; c) recuperación del Estado de 
bienestar social (aunque yo no estoy muy de acuerdo con esa  
categoría); d) defensa de la paz; y e) la condena a las «sanciones» o 
a las medidas coercitivas unilaterales. Eso es un consenso general. 

Todos, dentro de la diversidad y de la gran flexibilidad creativa 
que nos constituye, estamos dentro de esa línea. Para poder 
construir el país que queremos, tenemos que estar de acuerdo 
con estos cinco consensos. Sabemos que hay apátridas que no lo 
están, porque no creen en la patria, pero afortunadamente son 
una gran minoría en este país. 

Nos fuimos hacia las 7 Transformaciones. Fuimos a un  
encuentro de los bloques históricos, discutimos lo que significaba 
cada una de esas transformaciones, hubo más de 96 000  



201

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

201

asambleas populares, acontecieron encuentros al más alto nivel 
para definir cómo iban a ser estas 7 Transformaciones —que fueron 
el programa de gobierno propuesto por el candidato presidente 
antes de las elecciones y que se han convertido en plan de la  
nación, recientemente—. Se obtuvo la manifestación de apoyo de 
aliados como Rusia o China, lo cual demuestra que no estamos 
solos en el mundo. Dicho de otro modo: no solamente tenemos al 
pueblo, sino que tenemos, además, apoyo internacional.

Entonces, tenemos como primera transformación la economía; 
la segunda cambió en la discusión y ya no solo es independencia 
plena, sino que tiene que ver precisamente con las ciudades 
y la toparquía; la tercera que tiene que ver con paz, seguridad e 
integridad territorial; la cuarta, el aspecto social; la quinta, los 
asuntos de política; luego, la transformación ecológica y, por  
supuesto, el aspecto internacional y la geopolítica de paz. ¿Por qué 
son importantes? Porque todos estos elementos tenemos nosotros 
que construirlos no solamente en el territorio, sino que tenemos 
que configurarlos para llevarlos a la reforma constitucional, para 
encontrarnos en la reforma constitucional.

Importancia de la reforma constitucional 
¿Y por qué es necesaria una reforma constitucional en esta R de 
revolucionar y en esta nueva época de transición al socialismo, 
caracterizada por el proceso constituyente de las 7 Transforma-
ciones? Porque una reforma constitucional significa una victoria 
comunitaria que no es fácil de revertir sin el apoyo popular —en 
el caso negado de que logren darnos un golpe de Estado—. En un 
escenario supuesto y negado de que los imperialistas sean exitosos 
en una intervención militar —como la plantearon en la operación 
Gedeón— y alcancen a revertir el proceso revolucionario para  



202

Carolina Escarrá Gil

lograr un cambio de régimen, necesitarían demasiado pueblo  
para lograr una transformación constitucional. Si llegaran a eliminar 
la Constitución —como hizo Carmona; como intentó hacer la 
Asamblea de 2015, con su estatuto de transición; como quiso hacer 
Guaidó, con su interinato falso pero reconocido por 61 países; o 
como ha sucedido en otras partes del mundo, incluso en EE. UU., 
donde Trump gobierna por decretos—, tenemos a un pueblo que 
va a defenderla; sería una carta magna que estaría actualizada a 
este tiempo histórico, donde la comunidad se vería reflejada como 
poder popular. Es decir: podemos defender las leyes, pero las leyes 
sí, jurídicamente, las pueden eliminar y el pueblo no tiene derecho 
a decir absolutamente nada. En cambio, la Constitución no es fácil 
modificarla jurídicamente si no se cuenta con apoyo popular.

Hacia la Nueva Época de Transición al Socialismo 
Vamos hacia la Nueva Época de Transición al Socialismo. Aquí 
busqué el manual que hizo el presidente de la República —Calles, 
redes, medios, paredes y radio bemba— donde se hace un análisis de 
cómo está el mundo actualmente, cómo está la sociedad mundial en 
la actualidad, y dice que la guerra de Ucrania así como el genocidio 
en Palestina provocaron la deslegitimación de las organizaciones 
internacionales y, al mismo tiempo, fortalecieron la multipolaridad. 
Anteriormente, se había producido la pandemia, que destruyó 
el constructo social en muchos países, aunque no lo hizo en 
Venezuela. A eso se le suma la crisis estructural del capitalismo 
global y el retorno al fascismo. También, evidentemente, las redes 
sociales digitales, plataformas tecnológicas que no podemos 
controlar ni con leyes, ni desde el Gobierno; la única manera de 
controlarlo verdaderamente es mediante la conciencia.

Busqué algunos elementos de la convocatoria a la Asamblea 
Nacional Constituyente de 2017 para que veamos el paralelismo. 



203

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

203

De los fines que se planteaba, que eran 9, yo tomé solamente  
estos: nuevas formas de democracia participativa y protagónica, y 
reconocimiento de los nuevos sujetos del poder popular. Esto tiene 
que ver con las comunas y el Estado comunal, porque en el  
artículo 70 de la Constitución, donde se expresan las formas  
de participación, lo único que tiene que ver con la Comuna  
—que es lo que está en construcción— son las empresas comu-
nales, que hemos venido desarrollando desde el año 2009. Es decir: 
si usted busca la palabra comuna en la Constitución de 1999, úni-
camente encontrará referencia a las empresas comunales; por lo 
tanto, es necesario introducir la comuna y el Estado comunal en 
el texto constitucional.

Otros elementos de esa convocatoria de 2017 son los siguientes: 
a) reivindicación del carácter pluricultural de la patria y  
garantía del futuro; b) el capítulo que consagra los derechos 
sociales, culturales, educativos y tecnológicos, entre otros; 
c) la preservación de la vida en el planeta y protección de la 
biodiversidad; d) defensa de la soberanía y la integridad de la 
nación y e) protección contra el intervencionismo extranjero.

Grandes temas de la reforma constitucional de 2026
En diciembre y en dos intervenciones magistrales del 10 de enero, 
ante la Asamblea Nacional —en su discurso de toma de posesión—, 
y el 11 de enero, en su discurso ante el Tribunal Supremo de Justicia 
por el inicio del año judicial, el presidente Nicolás Maduro habló 
de cuatro grandes temas que tenemos que ir analizando antes de 
llegar a la reforma constitucional, donde probablemente hagamos 
también muchas asambleas populares.

El primero de esos temas se refiere a responder la pregunta: 
¿cuáles son los valores, principios y parámetros en la sociedad 



204

Carolina Escarrá Gil

humana de iguales que queremos? El segundo, ampliación de los 
derechos políticos y de la democracia real del pueblo; es decir: 
las 7 Transformaciones. El tercero, la construcción de un modelo 
económico soberano, autosostenible, poderoso y productivo, que 
no dependa solamente de la renta petrolera —como había venido 
sucediendo—; hecho que hemos ido superando. Y, el cuarto, una 
actualización programática de otros temas y postulados de la 
Constitución, que refuercen la carta magna de 1999.

Propuestas en el marco de la comunicación
Cuando usted busca la palabra comunicación en la Constitución, 
alude a que usted tiene derecho a comunicarse si lo meten preso o 
que usted tiene libertad de comunicación en los medios; es decir: 
que usted puede decir lo que quiera con cierta responsabilidad, 
salvo que no vaya en contra de la patria. No obstante, no hay algo 
específico sobre comunicación política, y mucho menos sobre 
defensa de la guerra cognitiva.

Los medios son una «amenaza» a la seguridad de la nación
El profesor y general de brigada Jesús Barrios, en su libro Inteligencia 
estratégica de la liberación —entre muchas otras propuestas que 
desarrolla a partir de un análisis que se fundamenta en autores 
como Enrique Dussel, Noam Chomsky, Michel Collon, y otros 
autores que han venido trabajando el tema de la comunicación—, 
hace aportes en este tenor. En una charla en la que ambos fuimos 
ponentes, explicó por qué los medios son una «amenaza» a la 
seguridad de la nación, y agregó que el ámbito comunicacional 
aún no está incluido dentro de los siete ámbitos que plantea la 
defensa integral de la nación, expresados en el artículo 336 de  
la Constitución. Esta es la razón por la cual no se le da preponderancia, 



205

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

205

aunque tal vez se asuma como un elemento transversal, pues puede 
estar presente en el ámbito económico, social, político, cultural, 
geográfico, ambiental o militar, que son los siete que establece la 
Constitución. Sin embargo, él realiza todo un estudio y plantea que 
debe asumirse como un ámbito específico, para poder enfrentar la 
guerra comunicacional y la guerra cognitiva.

¿Y qué sucede en medio de esa guerra de comunicación? 
Pues que tiene un trasfondo y acciona en mucho más que la 
comunicación, pues hoy en día las redes sociales digitales forman 
parte de un entramado vinculado a los rostros que vimos en primera 
línea en la toma de posesión del presidente Trump: representantes 
de Google, Meta, Amazon, Facebook y, por supuesto, Starlink con 
Elon Musk; familias que salieron de Silicon Valley, y que también 
están vinculadas a esas seis grandes empresas de la comunicación 
y el entretenimiento. Es decir: The Walt Disney Company, Time 
Warner INC, 21st Century Fox (y su división News Corporation), 
así como Viacom Inc. y CBS, que son esos grandes entramados que, 
históricamente, han sido los que han sustentado el poder sobre los 
medios de comunicación y que no solamente están relacionados con 
esos medios, sino con las universidades, los tanques de pensamiento 
(think tanks), la industria armamentista, bancos, empresas de 
alimentos, transgénicos, empresas de comida rápida, y también a 
grupos con intereses políticos relacionados con fondos de inversión, 
como los Vanguard, BlackRock, State Street, etcétera, como parte de 
lo que los teóricos han dado en llamar el Complejo Militar Industrial. 

Otros elementos a revisar en el área comunicacional
Además de lo propuesto por el profesor Barrios, hay muchos  
elementos adicionales que se deben revisar en el aspecto comu-
nicacional, en el marco de una reforma constitucional. Todavía  
tenemos en construcción leyes que tienen que ver con inteligencia 



206

Carolina Escarrá Gil

artificial, con ciberseguridad, con la guerra cognitiva, con las redes 
sociales digitales, y con el desarrollo tecnológico actual y futuro, 
porque se avizora mucho más impulso en esta área, si tomamos en  
cuenta que China ya viene desarrollando la banda 10G.

Igualmente, debemos revisar, analizar y debatir elementos 
vinculados a los avances científicos y tecnológicos, ya que no  
tenemos en la Constitución un título o un capítulo específico que 
trate estos temas. 

También, se debe reforzar el sistema de medios públicos, con 
la visión propuesta por el presidente Maduro en el método Calles, 
redes, medios, paredes y radio bemba, porque, de verdad, funciona. 
Este sistema lo hemos venido utilizando y perfeccionando desde 
el golpe de Estado de 2002 en Venezuela. 

Puede haber otros elementos que pudieran quedar por fuera 
y que son útiles para la batalla comunicacional, pero el tiempo 
impide un desarrollo más profundo del tema en este espacio. No 
hemos sido ni exhaustivos ni excluyentes, y solo quisimos colocar 
algunos puntos para la reflexión. Es por ello que las invito y los 
invito a leer la Constitución y a ir pensando en propuestas que se 
pudieran incluir en el texto de 1999 para adaptarlo a la realidad 
actual del mundo y de la Venezuela de hoy.

Corolario en palabras del comandante  
Hugo Chávez y del presidente Nicolás Maduro
Al cierre de estos apuntes para la discusión, me voy a permitir 
tomar algunas palabras del Comandante Supremo Hugo Chávez 
y del presidente Nicolás Maduro.

 Por un lado, el 3 de febrero de 2010, Chávez decía:



207

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

207

El proceso constituyente no ha terminado. No se trata de que hubo una 
Asamblea Constituyente y se aprobó una Constitución, ¡no! El proceso 
constituyente es permanente, es como la revolución permanente, una 
revolución dentro de la Revolución, y siempre hay que ir revisando la 
Constitución Bolivariana para terminar de construir (y darle forma) el 
Estado social de derecho y de justicia.

Por otro lado, en su alocución del 13 de enero de 2025, en el 
inicio del año judicial en el TSJ, el presidente Maduro exponía: 

Yo convoco a todos los sectores políticos, ideológicos, culturales, 
sociales del país a una gran jornada de diálogo, incluyente y unitario, 
para que avancemos juntos hacia una gran reforma constitucional 
que democratice a Venezuela más, que actualice los postulados de la 
Constitución sobre las bases de una nueva economía, que actualice los 
postulados sobre la nueva sociedad a construir…

En tanto, el 11 de marzo de 2025, al referirse a su método Calles, 
medios, redes, paredes y radio bemba, el presidente Maduro señalaba 
la necesidad de «difundir la verdad y derrotar la manipulación, el 
odio, el fascismo y el “baneo”, con la fuerza del pueblo».

Por eso es que, solo con la fuerza del pueblo, lograremos 
enfrentar y superar esta guerra comunicacional y todas las  
expresiones de la guerra multiforme, y caminar, en esta época 
de transición al socialismo, hacia la reforma constitucional a la 
cual estamos llamados, como sujetos históricos del proceso de 
transformación que es la Revolución Bolivariana.









211

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

211

Claves epistémicas del discurso 
del Comandante Eterno Hugo Chávez Frías
en las transformaciones revolucionarias de Venezuela

Ernesto Wong Maestre1

El contenido de esta breve exposición es extraído del libro 
El discurso del líder socialista: macroestructura y razón 

transformadora —publicado por la editorial Monte Ávila—, 
y está enriquecido con las reflexiones de los últimos seis 
años Tiene el título dado a la investigación realizada durante 
varios años desde la Universidad Militar Bolivariana de 
Venezuela (UMBV), para obtener el doctorado en Seguridad 
de la Nación. Las principales tesis de este libro han sido 
presentadas, hasta ahora, ante especialistas en el auditorio del  
Instituto Nacional de Historia de La Habana, en 2019; en la Feria 
del Libro de Caracas de 2020; en la Feria Internacional del Libro 
de Venezuela (Filvén) de 2022; y en un taller académico de la  
Universidad Bolivariana de Venezuela (UBV), en 2025. Se 

1	 Graduado en Ciencias Políticas en la Universidad de La Habana (UH) 
y en Relaciones Internacionales en el Instituto Superior de Relaciones 
Internacionales (ISRI). Reside en la República Bolivariana de Venezuela desde 
1994, y tiene la ciudadanía venezolana desde 2015. Doctor en Seguridad de la 
Nación (UMBV) 2019. Es profesor universitario y, actualmente, dirige el Centro 
de Estudios en Economía Política de la Universidad Bolivariana de Venezuela. 
Es cofundador y presidente de Planeación, Organización y Desarrollo de 
la Asociación Civil Tricontinental de las Relaciones Internacionales y la 
Solidaridad (Trisol) y cofundador/coordinador nacional del Movimiento de 
Corresponsales Voluntarios del Pueblo (CVP). Es autor del libro El discurso del 
líder socialista: macroestructura y razón transformadora. Correo electrónico:  
wongmaestre@gmail.com. 



212

Ernesto Wong Maestre

continuarán difundiendo, pues el discurso como acontecimiento 
comunicacional, en el camino hacia el socialismo, es 
imprescindible e insustituible por las innumerables razones 
que se exponen en la investigación. En la historia de la 
humanidad, ninguna persona que no pueda hablar ha logrado 
ser líder de pueblos, y mucho menos de pueblos decididos 
a transformar profundamente la sociedad, pues se requiere de  
acciones unidas, oportunas, bien direccionadas y argumentadas 
para ser comprendidas y bien interpretadas. Con ese tipo de 
discurso y su praxis correspondiente, se van logrando la unidad 
de acción y las victorias.

Una vez concluida la investigación en 2019, he venido 
reflexionando sobre las fuentes y tesis expuestas que están en el 
mencionado libro. Más de una década analizando y configurando 
el discurso del presidente Chávez, comparando sus estructuras 
de sentido con las del discurso del comandante en jefe y líder 
histórico de la Revolución cubana, Fidel Castro —a quien ya lo 
venía estudiando desde los años setenta del pasado siglo—. A 
partir de esa comparación, me volqué a tratar de comprender 
esas estructuras, configuradas, por quien suscribe, con doce 
componentes de significados integrales, agrupados en cuatro 
dimensiones, que se identifican también en los discursos de 
Vladímir Ilich Lenin y de Mao Tse Tung, encontrando semejanzas 
teóricas y filosóficas, en general. 

Incluso, los doce componentes de sentido se pueden identificar 
hasta en las breves ciento sesenta y cinco palabras emitidas en 
1992, ante las cámaras de televisión, por el entonces detenido 
comandante Chávez. 

Por todo lo anterior, el libro contiene un capítulo dedicado a 
revelar esas semejanzas estructurales de sentido entre los discursos 
de los cuatro grandes líderes para la transformación de sus  



213

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

213

realidades; como ejemplo, se incluyeron en el libro cuatro discursos 
pronunciados por ellos ante las juventudes de sus países. 

En ellos, como en el resto de los discursos de los líderes que  
están enfocados a transformar, junto a sus pueblos, las sociedades, 
hay semejanzas estructurales de sentido y significados que 
permiten la mejor comprensión popular para llevar a cabo la  
praxis transformadora. El orden de exposición de las cuatro  
dimensiones, con tres componentes cada una, y de los doce 
componentes, en total, lo abordé en el libro o exposición de 
la investigación respondiendo a una necesidad pedagógica, 
metodológica configuracionista y epistemológica, pues estos cuatro 
líderes los van incluyendo y combinando de diferentes formas en 
sus discursos con elementos más concretos; es decir: más cercanos 
a la realidad, según sus apreciaciones teóricas, situacionales, 
culturales, informativas, coyunturales e ideológicas. 

Esa estructura o macroestructura —como yo la denominé 
hacia mediados de mi investigación—, con sus doce componentes, 
expresa esa realidad no fragmentada, en constante cambio, por lo 
que la integralidad de ella, como expresión de la totalidad concreta, 
se conjuga con la propia política cambiante, las estrategias y tácticas 
de transformación. Me di cuenta de que todos esos discursos 
se exponían ante los pueblos a través de cuatro dimensiones: 
a) la direccional, b) la argumental, c) la condicionante y d) la 
autorreguladora. Cada una de esas dimensiones, con su propio 
sentido transformador, guarda significados relevantes en los 
cambios acerca de lo que se debe cambiar, porque son cambios 
guiados por los componentes condicionadores (ideología, 
cultura e información) y autorreguladores (reconceptualización, 
movilización y crítica-autocrítica), por intermedio de sus 
elementos, concretizados por cada líder también según sus estilos 
y técnicas discursivas. 



214

Ernesto Wong Maestre

La primera dimensión configurada la he llamado teleológica 
—direccional por excelencia—, pues cada uno de esos discursos  
contiene, ante todo, uno u otro objetivo transformador a alcanzar por 
el pueblo; desde una gran obra a realizar o un problema a resolver 
hasta una opinión o una conducta errada a cambiar. ¿Hacia dónde 
apunta este tipo de discurso? En las revoluciones socialistas o 
enfocadas al socialismo, tiene que dirigirse a transformar las herencias 
del capitalismo, los nuevos retos impuestos por el imperialismo 
y los errores cometidos en esa marcha hacia la sociedad socialista, 
caracterizada por los cuatro líderes —ello también fue necesario 
incluirlo en mi investigación y, por consiguiente, en el libro—. 
Estos criterios los apreciamos siempre en los discursos actuales del 
presidente Nicolás Maduro, quien ha ido, con el tiempo presidencial de 
praxis política, económica y la propia praxis del discurso, adoptando 
necesariamente esa misma configuración, con las características 
propias de su personalidad, así como con las razones cognitivas y 
también metacognitivas que permiten lograr mayor entendimiento, 
comprensión y más consenso en todo el pueblo.

Como ya mencioné, a esta dimensión direccional —que se 
va configurando junto a la argumental—, comencé a llamarla 
dimensión teleológica, por estar formada por tres componentes: 
el objetivo de lo que se debe transformar, la estrategia que 
debe desarrollarse para alcanzarlo y los recursos que requiere 
la estrategia. De cierta forma, fue el propio Chávez quien, en 
algunos de sus discursos, se refirió a este «triángulo indisoluble», 
que debe conocer cada líder para comunicarse eficazmente con el 
pueblo, y que yo decidí emplear también en las otras dimensiones 
estructurales. Para los cuatro líderes, estudiosos de textos y 
ensayos de personalidades universales, todo lo que se aspira a 
ser comprendido como el objetivo a transformar, y su estrategia, 
requieren ser debidamente argumentados. Por ello, necesité 



215

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

215

abordar las teorías de la argumentación, y ellas, como guía, me 
permitieron identificar y configurar el triángulo argumental con el 
principio que sustenta la transformación, la obra transformada, del 
mismo tipo —antes lograda—, y las circunstancias o condiciones 
que generan la necesidad transformadora. En todos los discursos 
de Chávez, se pueden identificar las diferentes argumentaciones 
de un objetivo o de una estrategia a desarrollar, y tuvo que hacerlo 
públicamente porque es la única forma de persuadir o convencer 
a la mayor parte de la sociedad o, al menos, a la «masa crítica»  
—como él la llamó—, para poder realizar una u otra transformación. 

De aquí, el significado que tiene el pensamiento estratégico 
del comandante Chávez para ir construyendo la vía venezolana 
al socialismo, desde lo comunal. Ella es necesariamente integral 
y, por serlo, debe ser viable, oportuna y sostenible, para darle  
estabilidad a la nueva formación socioeconómica en construcción, 
que fortalezca el potencial del Estado y vaya dando sustento al 
necesario poder comunal desde las «catacumbas» hasta los más 
altos niveles de los cinco poderes. 

Sin dudas, el tipo de discurso con la macroestructura de  
sentido antes expuesta, resulta necesario y será suficiente si con 
él se desarrolla una praxis transformadora acorde, que, a su vez,  
permita su interacción autorreguladora del discurso y de la propia 
praxis, a todos los niveles. 

Por ello, hay que enfocarse en este estudio de las vocerías 
comunales. La vocera o el vocero comunal tienen que lograr  
entender todo esto. ¿Para qué? Para que tenga poder de 
convencimiento, poder de persuasión ante las comuneras y los 
comuneros sobre la necesidad de hacer una u otra transformación,  
y su porqué. Es decir: con su debida argumentación; no mediante 
el tipo de habla perlocutiva, sino el habla ilocutiva o locutiva, 
propia para los diálogos y los reconocimientos mutuos. El líder o la  



216

Ernesto Wong Maestre

lideresa comunales deben comprender, lo mejor posible, las 
políticas públicas nacionales, pues en función de ellas se van  
construyendo las estadales, municipales, parroquiales y 
comunales. Entender la visión nacional del líder de la Revolución 
es lo que ha ocurrido en todos los niveles de liderazgo de una u 
otra revolución victoriosa. En la Revolución venezolana, los que  
participan activamente van comprendiendo el movimiento  
nacional y también, cada vez más, el desarrollo comunal, esto 
es, el movimiento orgánico que se va dando en cada comuna, 
nunca exento de contradicciones no antagónicas e incluso  
—aunque en menor escala— de contradicciones antagónicas. 
Todo ello debe saber tratarlo el líder o la lideresa comunales, y 
lo harán con éxito solo con el tipo de discurso convincente de los 
doce componentes. 



217

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

217

Entonces, los doce componentes se logran si la lideresa o 
el líder comprenden bien la ideología socialista bolivariana, 
y son condicionados por ella; son genuinos cultivadores de la 
cultura venezolana; están bien informados de las coyunturas 
políticas y económicas nacionales e internacionales; practican 
adecuadamente la crítica y la autocrítica, y la reconceptualización 
autorreguladora; saben movilizar con el tipo de habla adecuada 
al momento y a sus circunstancias en dirección al objetivo a 
transformar, y a la estrategia y recursos para lograrlo. El tipo de 
discurso de Chávez y de los otros tres líderes de pueblos es el que 
se va formando en cada quien por la interacción estrecha entre 
los líderes y sus pueblos.

El presidente Chávez, al moverse discursivamente por los 
triángulos indisolubles, que son los más significativos en la 
comunicación con el pueblo, hizo referencia —por ejemplo— a 
«ese dinerito que tengo debajo del colchón», para dar veracidad al  
posible logro de la estrategia y del objetivo. El presidente Maduro 
se refiere a veces a las «partidas» de que se disponen o a los recursos 
financieros provenientes de exportaciones o del petróleo, ¿por 
qué? Porque, si no se hace mención de los recursos disponibles 
para hacer una u otra estrategia, el discurso queda «chueco»,  
queda en el aire, porque la gente del pueblo se pregunta  
siempre con qué recursos se puede hacer algo o con cuáles  
recursos se dispone para desarrollar una estrategia y alcanzar un 
objetivo transformador. El pueblo tiene sus propios refranes para 
resumir uno u otro componente de los triángulos teleológico y 
argumental, que son ingredientes claros o manifestaciones de la 
cultura del pueblo al cual se dirige, con su discurso, el líder o la 
lideresa; por lo tanto, ella es un componente condicionante de este 
tipo de discurso dirigido a la transformación. 



218

Ernesto Wong Maestre

He comentado en algunas ocasiones, desde fines de la pasada 
década, con otros colegas o compañeros que, al hablar de las 
medidas coercitivas e ilegales, impuestas por el imperialismo no se 
debía hablar solamente de «los impactos» sociales o económicos, 
sino siempre referirse al cómo se están enfrentando y resolviendo 
los problemas que ellas han creado y cómo se está saliendo 
adelante, y también con qué vamos a seguir saliendo adelante. 
Entonces, ese triángulo indisoluble, direccional, el que marca la 
dirección de las transformaciones, tiene que estar acompañado del 
triángulo argumental, de los argumentos para explicar el objetivo, 
los argumentos para hacer esa estrategia —y no otra—, ya pensada 
por un líder, con su equipo de gobierno. 

En los discursos de Chávez o de Maduro referidos a las viviendas, 
se pueden identificar claramente los doce componentes: de forma 
directa, estableciendo el objetivo y la estrategia, o indirecta, 
como presupuestos condicionantes y autorreguladores para 
la comprensión de la Gran Misión; y, al referirse a los recursos 
necesarios, han mencionado las alianzas internacionales  
—con China, Turquía, Irán o Rusia—. La estrategia para lograr 
llevar a cabo la construcción de cinco millones de nuevas casas 
incluye la organización y ejecución de la Gran Misión Vivienda 
Venezuela y, al argumentar tal objetivo y estrategia, ambos líderes 
aludieron a los dos o tres millones ya logrados de viviendas. En 
otras palabras: se persuade al pueblo transformador con la propia 
realidad lograda, unida al principio de que cada familia debe 
vivir bien y todavía hay circunstancias en que muchas familias 
necesitan casa para poder vivir bien. La persuasión del líder se 
basa en realidades y en el principio rector respectivo que está 
plasmado en la Constitución o en leyes como el Plan de la Patria. 
Mencionar la obra que antes se ha logrado eleva las capacidades 



219

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

219

psicológicas metacognitivas, como las de autorreconocimiento y 
de autoestima, que son condiciones para enfrentar con éxito la 
guerra cognitiva y metacognitiva, algo a considerar en los cursos 
relacionados con ellas. El triángulo argumental lo componen las 
menciones o referencias que hace el líder en los tres componentes 
de ese triángulo, que son las que más actúan sobre las estructuras 
psíquicas de la personalidad de cada quien; por tanto, es lo que 
tiene que hacer el líder de calle o de comunidad en su área de 
acción, de acuerdo con lo que va a transformar.

Son capacidades metacognitivas porque son más allá del 
conocimiento. La autoestima, el autorreconocimiento y la 
autovaloración son procesos psíquicos metacognitivos porque 
trascienden el simple conocimiento que se posee. Por ejemplo, 
se puede saber que se tienen los conocimientos necesarios para 
hacer un doctorado, pero es posible que no se tenga la autoestima 
necesaria para iniciar o concluir con éxito un doctorado. Tiene los 
conocimientos, pero le falta la autoestima y el autorreconocimiento 
de sus capacidades para terminar un doctorado o una maestría, y 
no se llega nunca a matricular.

El líder o la lideresa de comunidad deben conocer todos estos 
procesos para tener éxito en su comunicación con las diferentes 
personalidades existentes en una comunidad. Estos son procesos 
que han sido estudiados por expertos de lo que se conoce como 
pensamiento científico. Cada quien que integra una comunidad 
tiene una propia personalidad, compuesta por estructuras 
psíquicas que inducen, como las afectivas (interés, emoción, 
pasión, entre otras) y otras que hacen al sujeto ejecutar, como son 
las cognitivas y metacognitivas. Entre ellas, se dan interacciones 
con significados diversos, y ello debe ser motivo de identificación 
y abordaje del líder. 



220

Ernesto Wong Maestre

El chavista maduro o de la juventud acumulada tiene alta 
elevación de la autoestima, del autorreconocimiento, de lo que 
se ha ido logrando en las dos décadas de revolución; pero no 
así las y los jóvenes que requieren una formación audiovisual y 
lecturas, necesarias, en historia y antecedentes que favorezcan 
los procesos metacognitivos y, por ello, el tipo de discurso de los 
doce componentes identificado en el habla de los cuatro líderes 
de pueblos estudiados.

Observemos que la guerra cognitiva y metacognitiva 
imperialista no tiene el mismo significado en los chavistas 
maduros o de la tercera edad que en las y los jóvenes chavistas. 
Incluso, las diferencias son más evidentes con los opositores, 
porque en estos predominan las interacciones de las estructuras 
psíquicas afectivas sobre las cognitivas y metacognitivas dadas 
por la incidencia de los hábitos y antivalores familiares o grupales. 
Si esto no fuera cierto, sería poco probable explicar con acierto 
las treinta y dos victorias logradas por el pueblo chavista, que ha 
enfrentado y resistido los embates de miles de acciones agresivas 
provenientes de ese millar de medidas coercitivas. 

El tipo de discurso en el que están presentes los doce compo-
nentes, sea de forma directa o indirecta, en los diferentes procesos 
que conforman una revolución social verdadera es la clave del 
éxito solo si con él van lográndose hacer realidad las nuevas 
tareas u objetivos de transformación. En todos esos procesos, 
lo que está mediando siempre es la comunicación, pero no la   
comunicación como proceso abstracto, sino la comunicación es-
tratégica de naturaleza comunal, porque es ella la que se conforma 
como sujeto y componente del bloque histórico revolucionario. 
Su célula de comunicación está en la relación del que habla con 
el que interpreta, con el que comprende, con el que tiene que  



221

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

221

transformar la realidad. En esa comunicación, para que cumpla 
su fin transformador, siempre estará mediando el tipo de discurso 
de los doce componentes y los mensajes configurados en corres-
pondencia con el fin u objetivo a transformar.

Uno ve muchos mensajes que no reúnen las condiciones de 
una noticia: son mensajes para notificar algo que, sin embargo, 
aunque, a veces, tienen el qué, a veces no aparece el quién, no 
aparece el cuándo, el dónde o el cómo. Muchas veces se cree que 
el mensaje va a tener su significado en la gente, pero faltan datos, 
elementos de un mensaje, sobre todo cuando se omite el porqué 
hacer una tarea u objetivo, o la argumentación de usar una u 
otra estrategia —en oportunidades, sin consultarla con quien 
debe ejecutarla o formar parte de sus tácticas—. Con el porqué se  
cumple con los fines del triángulo argumental, pero no es todo. 

El triángulo discursivo que autorregula el proceso y, con él, 
la praxis transformadora necesariamente lo componen la crítica 
y autocrítica, por la reconceptualización constante que hace el 
líder para que quede muy claro el sentido de la rectificación o 
regulación. El líder se va convirtiendo en un epistemólogo natural 
y reconceptualiza, una y otra vez, cuando lo necesita, sobre todo 
cuando es una tarea crucial que no se entiende o interpreta mal, 
y cuando ve que no está haciéndose lo que se debe hacer. El líder 
o la lideresa reconceptualizan para aclarar la tarea u objetivo o la 
estrategia a seguir; critican y autocritican cuando es necesario, 
y movilizan si se percatan de que hay pasividad, inmovilismo o 
terquedad tendenciosa.

En los discursos de Chávez, se pueden estudiar las críticas 
y autocríticas en sus situaciones concretas: los fines que se 
persiguen y cómo comienzan a regular la realidad. Vale recordar 
que la autocrítica también está presente en el discurso político 



222

Ernesto Wong Maestre

del presidente Maduro. ¿Por qué? Porque esa es parte de la 
forma en que se logra que las transformaciones vayan por donde 
deben ir. El tercer punto del triángulo autorregulador que aquí 
ya se ha mencionado es la movilización. Está el ambiente tenso 
o amenazante del exterior, y se moviliza al pueblo organizado 
porque es el garante de la seguridad de la nación y se va a la marcha, 
a la concentración o a dar un respaldo masivo a una justa causa. 
El componente movilizador se expresa también en el llamado a 
la formación política, al estudio de una declaración de Estado o 
de un discurso o a la escucha de un programa presidencial, o una 
entrevista a otra alta autoridad, por televisión.

El cuarto triángulo de componentes discursivos es el que está  
interaccionando desde lo más profundo del pensamiento del líder 
o de la lideresa, porque es el que, fruto de su tipo de componentes, 
hace más comprensible el discurso y mejor interpretado su objetivo 
y la estrategia a emplear. Es el triángulo condicionador, aquel que 
condiciona el contenido del discurso del líder o de la lideresa con 
los conocimientos y las experiencias, pertinentes a la ideología, 
consecuentes con las teorías políticas o económicas socialistas, y con 
la cultura —en nuestro caso— venezolana. Los tres componentes de 
este triángulo interaccionan entre ellos, unos con mayor intensidad 
que otros, según las situaciones en que está la comunicación entre el 
líder y sus liderados. El tipo de discurso de los líderes transformadores 
se destaca por lo situado incluido.

La ideología bolivariana socialista es el conjunto de 
representaciones sociales que se va consolidando y/o adquiriendo 
con el proceso de cambios, compartida por los integrantes del bloque 
histórico revolucionario para llevar a cabo el proyecto político 
como proceso de transformaciones, y que condiciona el discurso 
de los líderes. Ejemplos de esas representaciones sociales se  



223

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

223

conocen ampliamente, pero no siempre se logran identificar 
como elementos ideológicos bolivarianos socialistas. Me refiero 
a la democracia participativa y protagónica o al Estado social, 
de derecho y de justicia, como representaciones sociales que ya 
están ampliamente compartidas por la gran mayoría del pueblo 
venezolano para llevar a cabo la revolución social.

¿Cómo debe ser la comuna? ¿Cómo deben ser las elecciones? 
¿Qué debemos hacer en ellas? Todas esas adecuadas respuestas 
son representaciones sociales que se van posicionando en el marco 
 estratégico del pensamiento político del pueblo. 

En ese triángulo condicionador del contenido de lo que dice 
el líder, están la ideología y la cultura, pero también están las 
informaciones del día, de la semana, que más se relacionan con 
los componentes de la dimensión teleológica y de la argumental; 
siempre se encuentran en los discursos de los cuatro líderes las 
informaciones actualizadas. ¿Por qué? Porque permiten al pueblo 
comprender que el líder está actualizado; por eso es que las  
informaciones son un punto del triángulo condicionante, porque 
el pueblo se da cuenta de que el líder está al día, está al tanto. Se 
puede dar cuenta, en estos discursos del presidente, de esa referencia 
informativa con la cual el pueblo también se identifica con su líder, 
porque son datos de una Misión en la cual se involucra o de un 
proceso internacional con actores aliados de los cuales se esperan 
inversiones o apoyos tecnológicos para el objetivo del discurso. En el 
caso del líder comunal, este tiene que estar actualizado sobre lo que 
está pasando en la comuna para tener mayor capacidad de persuadir, 
de convencer acerca de las transformaciones que se deben acometer 
o que se están impulsando. 

Hay otro componente significativo, pues el tercer punto 
del triángulo condicionante es muy clave, ya que es la cultura  



224

Ernesto Wong Maestre

nacional. Como decía Jürgen Habermas, la cultura se puede 
comprender e interpretar como el mundo objetivo de la vida que 
cada quien lleva dentro de su ser. Cada uno de quienes leen estas 
líneas tiene la cultura venezolana, u otra, que no la puede sacar 
de sí y sobrevive hasta los últimos días de vida. Entonces, el líder, 
si es consciente de este componente, tiene —por naturaleza de la 
vida— la posibilidad de una identificación natural con el pueblo. 
Chávez era ejemplo claro de esa interacción cuando en medio 
del discurso hablaba del «arañero», hablaba de lo que pasaba a 
diario, de las cosas que son de común intercambio; se echaba 
su bailecito, cantaba —y ahora lo hace también el presidente 
Maduro, como consecuencia de esa intensa comunicación e 
intercambio con el pueblo—.

Aquí presenté las cuatro grandes dimensiones de todo discurso 
 político del líder transformador y sus doce componentes. Hay 
que reflexionar mucho sobre eso, pues el neoliberalismo invasivo 
de nuestras universidades convirtió las teorías clásicas de «análisis 
 de discurso» en los algoritmos cognitivos ahora para desechar 
los discursos de los líderes victoriosos enfocados en el socialismo, 
con herramientas cuantitativas o incluso con teorías del «análisis  
crítico del discurso» configuradas, de forma abstracta, sin vínculos 
 directos con las realidades de los pueblos identificados con su 
líder transformador, y en pleno proceso de cambios. 

Hay un último aspecto de sumo significado en esta reflexión: las 
lideresas bolivarianas y los líderes bolivarianos o revolucionarios, 
en cualquier parte del mundo, tienen que tener claridad sobre 
el significado de «las pretensiones de validez» de lo que se está 
afirmando o negando. Es necesario conocerlas —el pueblo 
todo— para comprender lo que se debe transformar, porque 
son esas pretensiones que permiten que el pueblo, la comunidad,  



225

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

225

valide el discurso del líder y validen su conversación, sus mensajes, 
sus llamados a movilización. Esas pretensiones de validez que 
tiene el líder con el contenido del discurso pueden agruparse 
en la palabra Povise, compuesta por seis letras con las que se 
inician seis pretensiones de validez, ya que el líder siempre debe 
pretender que lo que afirma o niega sea pertinente a la ideología 
que profesa compartida con el pueblo seguidor; que lo dicho en el 
discurso sea oportuno, esto es, que no esté fuera de tiempo ni de 
lugar, de contexto, sino que sea oportuno en el tiempo y el espacio. 
También el líder debe pretender que lo afirmado sea reconocido 
como viable para ser transformado; es decir: que lo que está 
diciendo sea viable de transformar, por cuanto esa viabilidad 
la analiza el pueblo, la analiza la comuna, con sus propios 
conocimientos, y ahí está la votación, a veces, por uno u otro 
proyecto. la integralidad como pretensión de validez radica 
en que el pueblo debe comprender la condición o atributo de 
integralidad, y no de unilateralidad de lo que se debe transformar 
de lo afirmado en un discurso. Entre las pretensiones de validez 
que un líder espera de sus seguidores, la sostenibilidad de la 
transformación que el líder desea llevar a cabo con el pueblo resulta 
imprescindible saber hacerla comprender con la argumentación 
adecuada, pues una transformación que no se aprecie sostenible 
en el tiempo no recabará el esfuerzo, apoyo o cohesión necesaria 
de quienes deben llevarla a cabo. Recuérdese el llamado de 
atención de Chávez a los ejecutivos productores de los helados  
Copelia que no tuvieron en cuenta la acumulación del ingrediente 
más significativo de los helados: la leche, y el proyecto fracasó 
en pocas semanas, al no haberse previsto la sostenibilidad  
necesaria de la producción ni haberse concertado y consultado el 
proyecto con los trabajadores quienes podrían haber desechado 



226

Ernesto Wong Maestre

como válido ese proyecto en el cual no estimó la necesidad periódica 
de leche. Y la E final de Povise se refiere a la estabilidad para el 
sistema político-económico que se presupone va a proporcionar 
la transformación propuesta por el líder o la lideresa. Todo 
proyecto en un proceso enfocado al socialismo debe propender 
a fortalecer la estabilidad política, ante todo, de una nación, y 
también de un estado, una alcaldía o de una comunidad. En fin, 
el término Povise es un buen recurso nemotécnico natural con  
cuyos elementos constitutivos el pueblo trata o intenta validar, a 
su manera, uno u otro componente discursivo del líder enfocado 
al socialismo. Por ello, el líder o la lideresa deben estar plenamente 
conscientes de que todo lo que se proponga transformar pase con 
éxito por el filtro Povise. 







229

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

229

La forma comunal familiar  
como anticipación objetiva
del Estado comunal en Venezuela

Zenobia M. Marcano Córdova1

No puede haber un Estado comunal si no tenemos relaciones 
comunitarias; y no puede haber relaciones comunitarias sin 

seres comunitarios, sin subjetividades y prácticas que concreten 
existencialmente esa relación comunitaria. 

Para avanzar, como pueblo, en la construcción de un 
Estado comunal y de las relaciones, subjetividades y prácticas 
comunitarias que lo hacen posible, es importante que cada uno 
de nosotros, de nosotras se pregunte, desde su singularidad, quién 
soy: ¿Mi subjetividad y mi práctica están siendo comunales —o 
están siendo individualistas, como lo plantea el modelo colonial 
que nos impusieron—? Esta reflexión, además de hacerla cada 
una, cada uno, de manera singular, tiene que ser colectiva, tiene 
que ser comunitaria. Entonces, en nuestras comunas, en nuestras 
comunidades, es imperante darnos tiempos y espacios para 
pensar sobre quiénes somos y quiénes estamos siendo en nuestra 
práctica diaria. ¿Somos seres comunitarios?, ¿o somos individuos 
egoístas, como quiere el capitalismo?

1	 Comunera. Politóloga, magíster en Ciencia Política y doctora en Creación 
Intelectual. Facilitadora-investigadora de la Universidad Internacional de 
las Comunicaciones (Lauicom) y del Centro de Experimentación para el 
Aprendizaje Permanente (Cepap) de la Universidad Nacional Experimental 
Simón Rodríguez, donde coordina la maestría en Educomunicación. Correo 
electrónico: zenobiamarcano@gmail.com. 



230

Zenobia M. Marcano Córdova

Estas preguntas, consideradas por el profesor Luis Britto 
García (2017, p. 11) como las bases a partir de las cuales se 
constituye una persona o un pueblo, tienen esta tesis como una 
de sus respuestas: «Nadie es por sí solo: nuestro ser se forma y se 
transforma en la relación con otros y otras». 

Pero ¿cómo iniciar, en nuestros espacios, estas reflexiones sobre si 
somos seres comunitarios, o si nos estamos transformando en ello, o 
sobre qué lo impide? ¿Por dónde, o con qué temas, empezar? 

Para aportar a este necesario debate popular y comunitario, 
presentaré e invitaré a reflexionar sobre el proceso histórico —y 
los valores y las prácticas— que fueron constituyendo nuestra 
forma de ver la vida y de actuar en ella. Para ello, parto de 
una breve caracterización de la subjetividad individualista y la 
concepción reducida de la familia que llegó con la colonización, y 
ha sido desarrollada por la modernidad y su economía capitalista. 
Tanto estos «valores» como las prácticas que se desprenden de 
ellos son un desafío para el Estado comunal, ya que se oponen 
antagónicamente a las formas comunitarias de vida. 

Ante este reto —que nos llama a construir procesos, movimientos 
y luchas contrahegemónicas, que disputen la visión del mundo 
impuesta sobre lo que somos—, destaco que contamos tanto con 
principios, concepciones de familia, prácticas y horizontes de 
sentido de nuestras culturas originarias, indígenas y africanas, que 
desarrollan profundas relaciones y prácticas comunitarias; así como 
con aportes de autoras y autores descoloniales, esenciales para estos 
procesos de re-constitución de nuestro ser comunal y construcción 
objetiva del Estado comunal en Venezuela.



231

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

231

La subjetividad individualista  
que impide la formación del Estado comunal
Desde la llegada de Cristóbal Colón hasta nuestros días, 
condiciones materiales y subjetivas impuestas han tratado de 
constituirnos como individuos egoístas, separados tanto de otros 
seres humanos como de la naturaleza. 

La colonización trajo consigo una heterarquía de dominaciones 
(Grosfoguel, 2025)2, múltiples jerarquías de dominación 
imbricadas o enredadas entre sí, que nos dividen y, además, 
rompen con los modos de relación originarios, con sus valores 
y prácticas comunitarias. Cada jerarquía impone relaciones de 
dominación, desde las cuales miramos al mundo y actuamos en él; 
y, con estas, vienen ideologías, estrategias, actores, instituciones y 
‘marcas’ sociales que operan de manera enmarañada, simultánea, 
y, al mismo tiempo, favorecen la discriminación y la separación 
entre nosotras y nosotros. Tales modos de estar y ser en el 
mundo han sido favorables a los intereses de grandes empresas 
transnacionales que, para acumular ganancias, explotan a la 
humanidad y a la naturaleza para producir bienes y servicios 
que luego son vendidos en todo el mundo, sin importar cómo 
‘humanidad y naturaleza’ son llevadas a un proceso de muerte. 

En el siglo xxi, ese modelo de muerte fue reforzado por la 
masificación del uso de Internet y de tecnologías, plataformas y 
redes sociales digitales, los cuales han monopolizado casi todas las 
áreas de nuestra vida, haciendo que cada persona dependa de un 

2	 Ramón Grosfoguel identifica 16 jerarquías de dominación en esta 
heterarquía de dominaciones: la división internacional del trabajo, la división 
internacional del sistema estatal colonial y, luego, neocolonial, así como  
jerarquías étnico raciales, patriarcales, religiosas, tecnológicas, epistémicas 
eurocéntricas, pedagógicas, ecológicas, médicas, estéticas, de edad,  
espaciales, culturales y jerarquías de vida o muerte. 



232

Zenobia M. Marcano Córdova

teléfono celular para comunicarse e informarse, comprar o vender, 
trabajar u ocupar momentos de descanso, o divertirse. Estas 
tecnologías digitales son utilizadas (tal como fueron y siguen siendo 
utilizados la radio, la televisión, el cine y el territorio) para mantener 
una cultura y una subjetividad moderna que, fundamentalmente, 
es consumista, individualista, egoísta y antropocéntrica, y, por todo 
ello, antagónica a la subjetividad comunal o comunitaria.

La diferencia con los medios de difusión masiva anteriores es 
que estas nuevas tecnologías digitales pueden recopilar y procesar 
información de nuestros hábitos, emociones y preferencias, que 
usan luego para vincular sus productos —ya sea un alimento, un 
carro, un vestido, o un candidato o una candidata a la Presidencia 
de la República— con la supuesta satisfacción de necesidades 
subconscientes, como, por ejemplo, deseos o aspiraciones de  
seguridad o de reconocimiento social. Así, a través del márquetin 
digital y de la publicidad, usan la información que damos para 
configurar decisiones de consumo y decisiones políticas.

La subjetividad y la cultura construidas por la modernidad 
—y que consumimos a través de los teléfonos— refuerzan y 
mantienen valores que, como decía Antonio Gramsci, han llegado 
a convertirse en sentido común (es decir: a naturalizarse o a tomarse 
como «normales»). A diario, estas tecnologías refuerzan  
sistemática y constantemente «valores» como la comodidad, el 
facilismo y el consumismo, como sinónimos de «éxito», porque 
tratan de convencernos de que nuestra felicidad y nuestro bienestar se  
basan «solo» en tener un estatus y un poder que pueda ser  
mostrado a las demás y los demás, a través de la propiedad 
privada, y excluyente, de bienes materiales: en ese proyecto 
civilizatorio, una persona o una familia, se mide y se valora por 
lo que posee, por el poder adquisitivo que «le permite» comprar 



233

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

233

determinadas marcas o productos que son presentados como 
símbolos de posición social.  

Actualmente, es común ver a personas haciendo uso de sus  
redes digitales para exhibir —con fotos y videos— su nivel de 
consumo o sus posesiones, como representación de éxito y  
bienestar. Es un ritual cotidiano para «validar una identidad» ligada a 
la superioridad y posición social «alta» —es decir: «supremacista»—, 
pero sin considerar cómo se produce lo que se consume, y sin 
importar cómo afecta negativamente a la Pachamama o a su propio 
cuerpo, o al cuerpo de sus hijos e hijas. Para esto, ya ha operado 
todo un sistema de propaganda que oculta la explotación del ser 
humano y de la naturaleza «como recursos y como mercancía», 
así como la normalización de esas prácticas destructivas para  
ambos —por ejemplo, usar y desechar plásticos a diario, como si se 
tratase de «necesidades naturales»—.

Pero este nivel de consumo, ya naturalizado —y, por ello, 
visto como «normal»—, es profundamente individualista, egoísta 
y supremacista, ya que, en el fondo, lo que busca es que cada 
persona entre en una «competencia por mostrar superioridad» 
ante otros y otras, en una jerarquía egoísta en la cual no importa 
el ser humano que no posea las mismas «condiciones» —sea por 
raza, género o clase—, como tampoco importa que dicho sistema 
económico sea el origen real de las profundas desigualdades 
sociales o de la muerte de la vida en el planeta.   

Esa es precisamente la subjetividad y la cultura individualista, 
egoísta y supremacista que necesita la modernidad y su economía 
capitalista para perpetuarse. Nos hace creer —y repetir, cada vez que 
enviamos fotos y videos como los anteriores, por las plataformas 
y redes sociales digitales— que el bienestar que mostramos es 
solo producto del esfuerzo individual, y oculta que el bienestar 



234

Zenobia M. Marcano Córdova

material y espiritual puede alcanzarse desde un esfuerzo común, 
para el bien colectivo. 

La mayoría de los mensajes que circulan en las plataformas 
y redes de difusión masiva digital del imperialismo refuerzan 
aspiraciones, deseos y «utopías» —más bien, ilusiones— 
individualistas y egoístas, que se oponen a aspiraciones, deseos y 
utopías comunitarias revolucionarias; o, peor aún, construyen una 
percepción del socialismo y del comunismo como «amenazas» 
y como sinónimo de «empobrecimiento». Naturalizan, así, al 
consumo como única forma de satisfacer nuestras necesidades 
(y, por tanto, refuerzan el consumismo) mientras —a la vez— 
nos separan de la necesidad de producir e innovar para satisfacer  
soberanamente esas necesidades. Esta subjetividad es, de esta 
manera, antagónica al desarrollo de una subjetividad comunitaria.

En los últimos años, la relativa gratuidad de las redes sociales 
digitales hizo que miles de jóvenes en Venezuela y en todo el 
mundo llegaran a consumir historias del supuesto éxito individual 
y la rápida prosperidad económica que pueden alcanzar si migran 
a los EE. UU. Por estos y otros medios, cada quien, a lo largo 
de su vida, ha sido llevado a aspirar a vivir como vive la «clase 
superior», y no a cuestionarla; así como —por eso mismo— a 
ser racistas, sexistas o antropocéntricos, o a ser egoístas, porque 
nos dijeron que «todo el mundo» hace un cálculo egoísta de sus 
propios beneficios e intereses, y actúa conforme a estos. 

Pero, aunque estas visiones del mundo puedan haber llegado 
a ser «sentido común», el proceso es realmente reversible. Tales 
creencias —como otras prácticas, sentidos y subjetividades— 
pueden problematizarse, resignificarse y cambiarse si construimos 
procesos, movimientos y luchas contrahegemónicas, y sobre 
todo porque no es lo único que existe, ya que en nuestras raíces 



235

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

235

culturales sí tenemos valores y prácticas comunitarias, que 
profundizaremos a continuación. 

La forma comunal originaria  
que permite la construcción objetiva del Estado comunal 
Para vernos como seres comunales, un integrante de la cultura  
originaria zapoteca (México), el rector de la Universidad de la 
Comunalidad de Oaxaca, Jaime Martínez Luna (2022, pp. 4-5), nos 
invita a concienciar que no podemos vivir sin oxígeno, sin agua, 
sin los alimentos que nos da la naturaleza, sin otros seres humanos, 
sin la Pachamama. Martínez Luna explica que, desde que nacemos, 
somos comunales: lo primero que hacemos es respirar oxígeno, 
elemento que forma parte del mundo que nos recibe, junto a otros 
elementos que van a conformar nuestro organismo, como el agua. 
Entonces, desde ese momento, vivimos en comunidad con la 
naturaleza, o no vivimos; ya que tanto el oxígeno como el agua no 
son producidos por la humanidad, sino por la Pachamama, por la 
madre naturaleza en su conjunto, por lo cual debemos aprender al 
buen convivir con ella, reconociéndola como ser vivo, como sujeto. 

Comprender que lo que nos han enseñado a ver afuera como 
«naturaleza», en realidad, está también permanentemente dentro 
de nosotros —y que no solamente forma parte de nosotros, 
sino que, sin ello, no podríamos vivir— nos hace más fácil 
comprender que somos una común-unidad con la Pachamama. 
Si somos Pachamama y nuestra vida depende de ella, entonces es 
completamente falsa esa concepción que afirma que el ser humano 
puede existir de forma totalmente autónoma, individual, separada 
del resto. Si desde que nacemos vivimos en común-unidad con la 
Pachamama, podemos decir que somos una comunidad con ella, 
aunque esto la modernidad occidental trate de ocultarlo. 



236

Zenobia M. Marcano Córdova

Así como desde el primer respiro dependemos de la 
naturaleza, también dependemos del cuidado de otras y otros 
seres humanos, de la alimentación de unas madres biológicas 
que nos amamantan. No en vano la filósofa Katya Colmenares 
Lizárraga (2025) nos recuerda que el ombligo es una muestra de 
que nos desarrollamos a partir de otro ser, de nuestra madre; es 
decir: nuestra vida siempre depende de otras, lo que nos señala 
que somos seres que existimos porque somos comunitarios.

Nuestra capacidad de convivencia integral con una diversidad 
de seres es lo que Martínez Luna (2015, p. 100) llama comunalidad, 
entendiéndola como un concepto vivencial que permite la 
comprensión integral, total, natural y común de hacer la vida, que 
se fundamenta en la interdependencia integral de la diversidad de 
elementos que la componen.

Desde esta consciencia de la interdependencia entre una 
diversidad de elementos que sostiene la vida en comunalidad,  
Colmenares (2022) nos invita a atrevernos a cambiar la mirada, a 
ver la existencia y las relaciones con nuestros semejantes y con la 
naturaleza desde lo sagrado: 

¿Qué pasaría si nos miráramos, entre nosotros —y nosotras—, con la 
conciencia de estar frente a un milagro viviente? Quizás nos descalzaríamos 
al sabernos en un lugar santo, caminaríamos con reverencia; quizás 
escucharíamos con más atención la voz del otro, la voz de la naturaleza; 
nos entregaríamos a cada momento al encuentro humano. La pregunta es 
[esta]: ¿cómo podemos recuperar esa capacidad de mirada, de escucha y de 
contacto con una realidad que está aconteciendo todos los días y con la cual 
ya no podemos vincularnos? (p.139)

Exploremos cuáles son esas prácticas y valores, presentes 
en nuestras culturas, costumbres y tradiciones que pueden 
ayudarnos a crear esa otra mirada y esos vínculos entre nosotras 
y el mundo, que nos ayudarán a construir el Estado comunal.



237

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

237

Los valores comunales que nos constituyen
Además de reconocernos seres comunales —porque vivimos en 
interdependencia con otros seres—, también podemos reconocer 
en nuestras raíces ancestrales aquellos valores y prácticas 
comunales que nos permiten construir relaciones basadas en 
la solidaridad, la cooperación, el apoyo mutuo —más allá de 
nuestras fronteras, inclusive—, los cuales contrastan con aquella 
visión del individuo egoísta (impuesta por la colonización).

Hace poco, en los años 70, cuando era niña y vivía en Cumaná 
(estado Sucre), presencié cómo mi abuelo repartía la pesca —el 
producto de su arduo trabajo— entre familiares y amigos, sin que 
mediara el dinero. Era una práctica solidaria con criterios afectivos 
y humanos para compartir la abundancia que daba la naturaleza. Esa 
misma práctica solidaria la encontré años después, en los testimonios 
y en la memoria oral de pescadores de La Sabana, en el estado La 
Guaira. Han pasado menos de 50 años desde entonces. 

Eso habla de una solidaridad que va más allá de la «familia 
mononuclear». Como pueblo, nosotros también, comandados por 
gigantes como Hugo Chávez y Fidel Castro, hemos entendido que 
la patria no es nada más América, que la patria es la humanidad. 
Chávez llevó esa solidaridad a Palestina, a Libia, a Irán, a África 
—donde también lo aman—. En muchos países, aman a Chávez y 
conocen a Venezuela, y a su pueblo, gracias a esa solidaridad que 
llevamos más allá de nuestras fronteras. 

En otra oportunidad, en el estado Amazonas, una abuela 
uwottüja (indígena piaroa) me contó, llorando, que luchaba por 
la tierra, por su territorio ancestral, porque sin él no sabía dónde 
sus hijos y nietos iban a conseguir la comida y la medicina que 
a ellos les daba la naturaleza. Yo me di cuenta de que ella lloraba 
no solo por sus hijos y nietos biológicos, sino también por mí y 



238

Zenobia M. Marcano Córdova

por la humanidad que no cuida a la tierra, a la naturaleza. Con 
esta abuela aprendí que, desde las raíces culturales originarias, 
nuestra solidaridad va más allá de nuestras fronteras, y trasciende 
tanto a las generaciones como las diferencias y divisiones étnicas 
que nos quisieron imponer.

En nuestra raíz, también está el trabajo colectivo: nosotros y 
nosotras hacemos cayapas, hacemos convites, hacemos manovuelta. 
Y es que la pesca no se puede hacer sin compañía, la pesca se hace 
en colectivo; la siembra, la cosecha, y otras de nuestras formas 
originarias de trabajo, son colectivas. En nuestra cultura ancestral, 
tenemos el trueque, y ahorita, en tiempos de escasez inducida 
foráneamente, volvimos al trueque, para entreayudarnos entre 
vecinas, entre compañeros de trabajo, o en la familia. 

Practicamos también el apoyo mutuo. Nos gusta hacer en 
colectivo; por lo que hacer las hallacas en el mes de diciembre 
es una fiesta: no solo de reunión de toda la familia, sino de 
trabajo de todos y todas, para todos y todas. No es un trabajo de  
«explotación»: es un trabajo que nos agrada, que nos hace felices,  
porque hacemos felices a otros y otras, y eso lo tenemos en nuestra 
cultura, en nuestras raíces. 

Disfrutamos el estar juntos: ir en grupo a una playa, hacer un 
sancocho en el río. Hasta en las mal llamadas «redes sociales»  
—que realmente son redes sociales digitales—, también buscamos 
compañía, estamos comunicados «ilusoriamente» (virtualmente, 
mientras haya electricidad), pero estamos también buscando esa 
parte de grupal, gregaria, que nos constituye como pueblo.

Pero, además de que disfrutamos el estar juntos, somos filiales: 
creamos lazos filiales, por lo que hacemos familia con nuestros 
compañeros de trabajo, con amigos y amigas —y no solamente 
con la familia biológica—. Somos familia extendida, amamos 



239

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

239

a nuestras mascotas, y estas pasan a ser otros miembros de la 
familia. Nuestra naturaleza filial llega hasta incluir a la naturaleza 
como parte de nuestra familia extendida, como dice la letra de 
nuestra canción nacional, Alma llanera: «Soy hermano de la 
espuma, de las garzas, de las rosas y del sol». 

Somos también un pueblo hospitalario: nos gusta recibir con 
un café; invitar a nuestra casa, inclusive; atender al extranjero 
o la extranjera que llega a nuestro país. Somos así: un pueblo 
anfitrión, hospitalario.

Sabemos unirnos cuando hace falta. Desde que llegaron 
los colonizadores, se unieron los pueblos caribes, y se unieron 
los cimarrones, hasta llegar a fundar cumbes, y hasta lograr la 
gran revolución en Haití. También cruzamos la cordillera de los  
Andes: llegamos a Perú y a Ecuador, para liberar a otros pueblos 
del yugo español. Cuando es necesario luchar, nos unimos, como lo 
demuestran: la unión del pueblo pemón para traer de regreso, de 
Alemania, a la abuela Kueka —donde la tenían secuestrada—; o la 
movilización popular que respaldó el retorno de la niña Maikelys 
Espinoza, y del resto de los niños y las niñas —hijos e hijas de 
venezolanos migrantes— que fueron separados de sus padres 
y madres, y aún se encuentran secuestrados en los EE. UU.; así 
como nos unimos para lograr el retorno de nuestros migrantes 
injustamente encarcelados en El Salvador. Eso somos: cuando es 
necesaria la lucha, sabemos unirnos, a pesar de que el imperialismo 
quiere vencernos y dominarnos como siempre ha tratado de hacerlo 
con aquello de «divide y vencerás». Pero no han podido, no han 
podido con ese fuego, con ese espíritu que tenemos como pueblo.

Somos un «nosotros»: diferentes pueblos y cosmovisiones así 
lo dicen. Para el pueblo aymara somos una tama, una gran familia 
que no abarca solamente a los seres humanos, sino a la naturaleza. 



240

Zenobia M. Marcano Córdova

Para el pueblo warao, un amigo o una amiga es ma-jo karaisa ‘mi 
otro corazón’. En los pueblos mayas, un saludo expresa la sabiduría de 
saberse en unidad e interconexión entre los seres: uno dice: In lak’ech 
‘Yo soy otro tú’; y el otro contesta: Hala ken ‘Tú eres otro yo’. En África, 
el ubuntu, que significa «yo soy porque tú eres» —o «yo soy porque 
otros han sido» o «yo soy para que otros sean»—. Todo esto nos 
muestra una concepción «nosótrica» de la vida. Además, amamos a 
la naturaleza: nos sentimos unidos a ella, y esa unión está reflejada en 
canciones —como las de Luis Mariano Rivera— y en la poesía; y tal 
unión refleja también una cosmovisión nosótrica, amplia, respaldada, 
además, por recientes conocimientos científicos, los cuales nos hacen 
saber que somos «polvo de estrellas», dado que los elementos que están 
en el universo —carbono, hidrógeno, nitrógeno y oxígeno— también  
están en nosotras y en nosotros.

Igualmente, tenemos en nuestras raíces un liderazgo nosótrico, 
un liderazgo circular, horizontal, colectivo, participativo, consultivo, 
 asambleario —que, además, es un liderazgo espiritual—. Nuestros 
líderes originarios o nuestras lideresas originarias —les suelen  
llamar chamanes, pero cada pueblo originario, en su idioma, les 
llama de una manera diferente— han pasado por un largo proceso 
de iniciación y desarrollo espiritual, el cual les faculta para cuidar y 
proteger a toda la comunidad, incluyendo a la naturaleza. 

Todos estos valores y prácticas nosótricos —que no son 
solo diferentes a todos los valores de la modernidad y de su 
capitalismo, sino que vienen siendo valores antagónicos a ellos— 
históricamente tienen más de 14 000 años, y nos han permitido 
vivir y sobrevivir en comunidad. Los imperios y sus seguidores han  
tratado de eliminarlos desde 1498, cuando llegó Colón, para  
imponer otros. Pero esos otros «valores» coloniales tienen acá, 
apenas, 527 años. Entonces son 13 473 años de diferencia.



241

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

241

A diferencia de otras personas que insisten en que estos 
valores y prácticas nosótricos «quedaron en el pasado» y que «ya 
no existen», yo afirmo y muestro que esos valores y prácticas sí 
están presentes en nosotros y nosotras. Si retomamos esos valores 
y prácticas para reflexionar en un proceso consciente de ver y de 
problematizar quiénes somos y quiénes queremos ser, podemos 
constituir, a partir de estos, un Estado comunal.

El desafío comunal: ¿quiénes queremos ser? 
Todos estos valores y prácticas nosótricos son antagónicos a 
aquellos «valores» y prácticas que las burguesías —modernas y 
capitalistas— del mundo quieren que sigamos reproduciendo: 
quieren que sigamos siendo consumidores de sus productos; 
que no produzcamos nada para nosotros y nosotras, que no 
trabajemos para nosotros, sino que trabajemos para ellos; y, para 
eso, que seamos individuos egoístas y, por consiguiente, separados 
de la naturaleza, de nuestras familias, de modo que no tengamos 
vínculos; que vivamos desesperanzados, con miedo, con odio, el 
cual es el «alimento» de la violencia fascista; que no tengamos 
interés ni voluntad de trabajar en comunidad o de participar en 
proyectos públicos y socialistas; que perdamos nuestra activa 
esperanza, y que no hagamos nuestro trabajo vivo, liberador... 
¡Eso es lo que quieren «ellos»! Pero, sobre todo, lo que quieren 
estas burguesías, es que sigamos creyendo que «la manera» que 
ellos nos impusieron de ver el mundo —y de «vernos en él»— es 
«la única» y «la mejor».

Para enfrentar ese desafío existencial, es importante que asu-
mamos que —contradictoria y desigualmente— ambos modelos 
están en nosotros, y no solo uno de estos. Sin embargo, nos quieren 
hacer pensar que «solo» el modelo hegemónico colonial «es» lo 



242

Zenobia M. Marcano Córdova

que somos: que únicamente somos individuos egoístas. Pero ¿qué 
queda si no reconocemos nuestra raíz nosótrica, originaria? Si no 
la reconocemos, parece que queda solamente ese otro modelo, o 
sea, «ya ganó»; por lo que «ya perdimos» la mitad de la batalla  
—si «eso» ciegamente creemos—.

Entonces, desde una revolución comunal tenemos que poner 
al modelo colonial en disputa, lo que requiere problematizarlo 
cotidianamente —es decir: cada día— en la familia, en la 
comunidad, sea individualmente, sea institucionalmente. Eso 
supone que necesitamos un proceso pedagógico permanente de 
develamiento crítico de la verdad, que nos permita comprender 
por qué un «modelo» —el proyecto civilizatorio moderno y su 
economía capitalista— nos lleva hacia la muerte, mientras que el 
socialismo del siglo xxi (el socialismo comunal) nos lleva hacia la 
vida si se nutre y aprende sobre los principios, valores y prácticas 
de las civilizaciones originarias (como decía el Comandante 
Supremo de la Revolución, Hugo Chávez Frías, al referirse al 
socialismo indoamericano y al vivir viviendo). Una vez hecha 
esta revisión crítica de la totalidad —de la realidad—, el proceso 
de problematización nos llevará luego a pensar cómo podemos 
transformar nuestras prácticas y nuestra realidad (en otras 
palabras: a realizar una praxis transformadora), y ya desde una 
activa dimensión organizacional (organizativa y organizadora).

Esta reflexión —nos dice Enrique Dussel (2022)— debe hacerse 
en dos movimientos: un momento negativo de deconstrucción 
de lo impuesto (por ejemplo, debatir qué es el poder, y  
«desfetichizarlo» para conseguir recuperar el poder de hacer juntos 
y juntas), y un momento positivo que es la creación de lo nuevo, 
de nuestras agendas concretas de acción (ACA), para realizar y 
concretar nuestros mapas de sueños, los cuales responden a la 
pregunta quiénes queremos ser. No es que un movimiento va  



243

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

243

primero y otro después: son dos procesos que van al mismo 
tiempo, ya que uno condiciona al otro.  

Como pueblo hemos avanzado en métodos para hacerlo, que 
nos ayudan a elaborarlo, tales como la educación popular, o la 
investigación-acción-participativa —de Orlando Fals Borda—, los 
cuales nos llaman a hacer una recuperación crítica de la historia 
popular para alimentar la conciencia histórica y los proyectos de 
futuro... Eso no lo hemos hecho suficientemente, creo, en las comunas.

Aportes desde la descolonialidad:  
comunicación para criar comunidad
Los hermanos Juan José y Rafael Bautista Segales nos dicen que 
es posible re-constituirnos como sujetas y sujetos comunales, y 
nos aportan varias categorías y conceptos para hacer este tránsito.

El primero de estos es que somos una comunidad de vida. El 
contenido del concepto comunidad no alude solo a lo humano, 
porque sin naturaleza «no somos nada». La comunidad de vida es 
una comunidad entre tres parientes: una familia en permanente 
crianza entre parientes humanos, la Pachamama y los parientes 
espirituales —que, además, son nuestros(as) ancestros(as), y  
están hoy con nosotros, porque somos el resultado de sus sueños 
(Bautista Segales, 2018, p.174)—. 

Un segundo aporte es la concepción de que esta comunidad 
de vida se cría (no solo se crea). Nos explica así Rafael Bautista 
(2017, pp. 203-207) que la comunidad no es algo dado, sino que 
es algo que hay que criar, por lo cual es necesario preparar las 
condiciones para que esa comunidad se desarrolle. Entonces, la 
comunidad no es un ser, sino un «hacer comunidad»: es un hacer 
cotidiano. Es decir: la comunidad no es: la comunidad se hace. 

De allí que, para criar esta comunidad, se necesita la comunica-
ción. La conversa, como forma originaria decomunicación, incluye 



244

Zenobia M. Marcano Córdova

especialmente el escuchar al otro, a la otra. Es ese «escuchar» lo 
que permite hacer y crear conocimientos para hacer ese tránsito 
a lo comunal.  Solo escuchando al otro, a la otra, al pueblo, es que 
podemos hacer realidad el «poder obediencial», que es el ejercicio 
del poder escuchando al pueblo. En ese diálogo, para que esa co-
municación exista, no basta «lo que yo tengo que decir»; eso no es 
lo más importante: lo más importante es cómo voy a aprender a 
escuchar al otro, a la otra, a la naturaleza, al cosmos… 

En tercer lugar, el proceso de crianza de la comunidad requiere 
del servicio, del darse a las y los demás, el ofrecerse, el estar a 
disposición de otros y otras (Bautista Segales, 2022). Destaco 
acá el papel fundamental de la mujer, de la madre, como figura 
central en las familias, porque es, especialmente, la que cuida, la 
que alimenta, la que protege, la que, en principio, se sacrifica por 
la nueva vida que se ha propuesto criar.  

Desde esta filosofía, la comunidad de vida es una comunidad 
de parientes, que cría y, a la vez, se deja criar: es una comunidad 
de criadores y criadoras. Al ser, todas y todos, una familia en 
permanente crianza, en conversación mutua y recíproca, entonces 
vivenciamos lo comunitario, creamos comunidad. Y la invitación 
es, entonces, a que todas y todos nos convirtamos en criadoras y 
criadores de la comunidad... para la vida. 

La construcción del Estado comunal requiere entonces 
comunicación, diálogo y escucha, para construir seres 
comunitarios, relaciones comunitarias y la comuna como una 
gran familia que integra a la Pachamama como pariente. Abramos, 
pues, espacios y tiempos para una comunicación descolonizadora 
que fortalezca, desde los valores y las prácticas comunitarias que 
perviven y están en nuestras raíces, la re-existencia cultural en 
familia ampliada, en comunidad de vida, en nuestros territorios.



245

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

245

Referencias

Bautista, J. J. (2018). Marx y la transmodernidad decolonial. En 
J. Romero-Losacco (comp.), Encuentros descoloniales. 
Memorias de la primera Escuela de Pensamiento 
Descolonial Nuestramericano (pp.127-176). Caracas: 
El Perro y la Rana (digital)-Instituto Venezolano de 
Investigaciones Científicas (IVIC). 

Bautista, R. (2017). Del mito del desarrollo al horizonte del «vivir 
bien». ¿Por qué fracasa el socialismo en el largo siglo xx? 
La Paz, Bolivia: Yo Soy Si Tú Eres Ediciones.

Bautista, R. (2022). Hacia una política para la vida. Archipiélago. 
Revista Cultural de Nuestra América, 29(115). https://
www.revistas.unam.mx/index.php/archipielago/article/
view/82280 

Britto, L. (2017). El primer paso hacia la sociedad comunal.  
En I. Vargas Arenas y M. Sanoja Obediente, La larga 
marcha hacia la sociedad comunal. Tesis sobre el socialismo 
bolivariano (2.a edición, pp.11-13). Caracas: El Perro y la 
Rana (digital).

Colmenares, K. (4 de junio de 2025) Presentación del 
libro de Enrique Dussel «Hacia una teoría de la 
modernidad/colonialidad hacia la descolonización de 
la epistemología». [Video]. YouTube. https://youtu.be/
HeMizhlMAus?feature=shared 

Colmenares, K. (2022). De la sociedad moderna a la comunidad de 
vida: agenda para una filosofía decolonial transmoderna 
y posoccidental. Tabula Rasa, 42, 133-152 (abril-junio). 
https://www.revistatabularasa.org/numero-42/06-
colmenares.pdf 



246

Zenobia M. Marcano Córdova

Dussel, E. (2022). Política de la liberación. Crítica creadora (vol. 
III). Editorial Trotta. 

Grosfoguel, R. (27 de febrero de 2025). La cartografía del poder 
de la civilización moderna capitalista occidental. [Video]. 
YouTube. https://youtu.be/5yn_TB-n7sw?feature=shared 

Martínez, J. (2015). Conocimiento y comunalidad. Bajo el 
Volcán, 15(23), 99-112 (septiembre-febrero).  México: 
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. 

Martínez, J. (2022). Sabernos naturaleza para razonar y construir 
conocimiento. Utopía y Praxis Latinoamericana, 27(98) 
(julio-septiembre). Maracaibo: Universidad del Zulia. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.6634883 







249

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

249

Desafíos para una comunicación transformadora  
de la civilización del capital

Erick Gutiérrez1 

Yo soy de los que piensan que, como decía Albert Einstein, si tú 
comprendes realmente unas ideas, debes saberlas explicar, o 

sea, decir lo que sea más complejo en los términos más sencillos.
Pienso que nuestro pueblo tiene que tener las herramientas 

categoriales y analíticas para subir el nivel del debate, porque  
todos estamos llamados a ser militantes de la palabra —como 
dice el profesor Pedro Penso—, y tenemos que estar con nuestro  
pueblo elevando el debate; porque, entre otras cosas, como ya lo 
han venido señalando mis colegas profesores, ellos no buscan que 
el pueblo razone, sino que se mueva automáticamente, con base 
en el miedo, en el odio; que no tengamos tiempo de razonar. 

Pero eso se enfrenta, justamente, razonando: manejando las 
emociones, sobre todo manejando información estratégica que  
podamos nosotros comunalizar y multiplicar con el pueblo —del 
que hacemos parte—, para que tenga esas herramientas y pueda 
hacer «la batalla de las ideas» a la que nos convocó el Comandante  
Eterno. Entonces, por eso yo quiero compartir una serie de conceptos, 
que, además, son de autores de lo que llamamos Sur global.

1	 Comunero. Abogado, magíster en Estudios de Impacto Ambiental, por el 
Centro de Estudios del Desarrollo (Cendes). Profesor de posgrado, investigador 
militante y ecofeminista. Correo electrónico: adescolonizarnos@gmail.com. 



250

Erick Gutiérrez

Decimos que «Sur global» no es algo geográfico, sino es la palabra 
interpeladora de todos los oprimidos, oprimidas, explotados, 
explotadas, dominados, dominadas de nuestros pueblos; y no 
solamente de nuestros pueblos, porque también en Estados Unidos 
ahorita hay un Sur global, que son aquellos que están saliendo a 
enfrentar a la oligarquía que pretende dominar ese país de manera 
permanente. Siempre lo han querido, pero ahora están en el poder, 
y quieren doblegar a ese Sur global que está saliendo a las calles 
en Estados Unidos (y en Europa, sobre todo en Europa) a pelear 
contra ellos, también defendiendo a otra parte del Sur global, que 
es la lucha no solamente del pueblo palestino —porque no es el 
único pueblo al que están atacando—, sino de todos estos pueblos 
del Medio Oriente que también quieren definir su destino. 

También quiero y debo explicar mi postura —que es  
de(s)colonial—, porque parto de una idea que el comandante 
Chávez expresó en el 1.er Plan de la Patria, cuando dijo que «nuestro 
Estado sigue siendo un Estado racista, clasista, sexista» y —yo le 
añado— colonial. Todavía estamos muy colonizados: estamos 
librando una guerra cultural, que se está impulsando contra 
nosotros. Para enfrentarla, necesitamos entender lo que se llama 
«civilización del capital», qué entendemos por comunicación, y cómo 
esa comunicación nos debe ayudar a transformar para vencer a esa 
«civilización del capital». Esa es una parte de los desafíos.

En este punto, consideramos lo que nos dice el compañero 
Franz Hinkelammert, quien, aunque nació en Alemania, pasó 50 
años de su vida en Costa Rica; y yo lo ubico como un intelectual 
del Sur global, porque su pensamiento viene de allí. Él maneja lo 
que nosotros llamamos la analéctica, que es cómo razonar desde 
nuestras raíces. Por eso, lo quiero citar. Entre los elementos que 
enumera para caracterizar esta «civilización del capital», deplora 
que, en nombre de Dios, se cometieron los más grandes crímenes.



251

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

251

En la modernidad, al haberse afirmado que el ser humano es, 
«por naturaleza, egoísta», lo que se ha hecho es desarrollar la creencia 
de que humanamente «es imposible producir un orden justo» y 
que lo único que queda es «convivir» con la injusticia, el hambre y 
con la destrucción de la naturaleza no humana. Al desaparecer del 
horizonte humano la posibilidad de un orden justo, lo único que 
queda es la muerte, y la consecuencia —como disposición hacia 
ello—, el suicidio. De ahí que afirmemos que lo inherente a la 
modernidad es «la voluntad de muerte», y no de vida.

La racionalidad moderna, en el fondo, es una «racionalidad 
de muerte»; voy a explicar rápidamente esto. Hemos venido  
trabajando con autores y autoras que tienen el pensar  
de(s)colonial. Para ellos y ellas, el pensar colonial viene siendo  
esto —también lo llaman patriarcal—: «Yo me afirmo a mí mismo,  
negando lo que es distinto». Si soy hombre, me afirmo a mí 
mismo negando a las mujeres; si soy nacional, me afirmo a mí 
mismo negando al migrante; si soy patrono, niego al trabajador; 
si soy adulto, niego al niño o niña… y así sucesivamente.

Pero si hago lo contrario —es decir: si planteo la descolonización—, 
«yo me afirmo a mí mismo afirmando lo que es distinto». 
Entonces yo, como hombre, me afirmo como hombre afirmando 
a las mujeres; yo, como nacional —que lo hemos hecho, porque 
se formó parte de nuestra tradición—, afirmo al que llega a estas 
tierras. De hecho, al hacerlo, yo me afirmo. Esta es parte de nuestra 
identidad original; hemos sido un pueblo muy hospitalario  
—todavía lo seguimos siendo—: eso desciende de los indígenas, 
entre otros ancestros. Así sucesivamente. 

En la medida en que yo afirmo lo que es distinto a mí, yo no 
solamente me afirmo a mí mismo, sino que me humanizo. 

Pero en la modernidad —que también le llamamos 
colonialidad—, que fue lo que se nos impuso desde hace 533 años 



252

Erick Gutiérrez

—o pretenden que se termine de imponer, porque es un proceso 
que ha tomado tiempo—, se nos hace creer que debemos «ser 
egoístas». Así lo pensaban todos los autores liberales: si ustedes se 
ponen a investigar el pensamiento liberal, verán que la premisa de 
ellos es que «el individuo es el centro del mundo», y que, además, 
el motor del «progreso» es la ambición egoísta. Léanse a Adam 
Smith, (Herbert) Spencer, etcétera. Todos lo dicen abiertamente, 
aunque el ser humano no es así; ¡a lo mejor ellos sí son así!, pero 
nosotros no somos así, ¡ni tenemos por qué ser así!

Al final, terminamos cayendo en lo más egoísta que hay o en lo 
más individualista que hay —donde el individuo es totalmente el 
centro—: cuando te tomas el selfi, quien aparece eres tú. Tienes que 
ampliar la pantalla para que aparezca algo más (y con dificultad, 
y a veces borroso), pero en el centro estás tú. Este es el método 
perfecto de esta civilización de muerte, porque en el centro estás 
tú, cuando te tomas el selfi. Esto tiene toda una intencionalidad, 
como lo explicaron los compañeros que me antecedieron. Esto es 
para terminar de completar el trabajo que están haciendo de la 
civilización de muerte. Hay muchas civilizaciones; estoy hablando 
de la «civilización occidental», que la pongo entre comillas.

Esta civilización, además, es egoísta. Es una antropología en 
la que se nos vende la idea de que «el ser humano es egoísta» y, 
por lo tanto, a quienes tiene a los lados «son rivales, potenciales 
enemigos». Vean cuáles son las implicaciones de esto que estoy 
señalando para el trabajo comunal. Porque esto tengo que 
sustentarlo para que lo comprendan en lo concreto. 

Si yo estoy haciendo un trabajo político, comunal —o de otro 
orden—, y vuelvo a la premisa que dije antes, mediante la cual «yo 
me afirmo negando a los otros», y los compañeros son los que están 
en la comuna, «y yo me afirmo a mí mismo», estoy reproduciendo 



253

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

253

la lógica colonial. Por ejemplo, si la compañera está aspirando a ser 
la que va a estar «por encima de mí»; y si yo me pongo misógino, 
y digo: ¡No!: si la nombran jefa entonces empiezo a hablar mal de 
ella inmediatamente; y, a su vez, lamentablemente, las mujeres 
—que tienen todavía su rasgo machista— son las primeras que 
dicen: «No, no, no. Yo prefiero tener un hombre como jefe»; estoy 
actuando de forma contraria a la comunidad. Si yo empiezo a 
buscarle fallas a los que están conmigo haciendo equipo, y les 
hago «tramposerías»… y miento, y voy viendo a los otros como 
que «me están haciendo sombra», todo esto es colonial, y tiene 
que ver con esa premisa individualista.

Podría hablar largamente de esto, pero, al final, ¿por qué 
menciono yo ahí también la palabra suicidio? Porque, bueno, 
ustedes se ponen a investigar autores serios como Thierry Meyssan, 
entre otros, sobre lo que está pasando en el Medio Oriente, y a 
ellos —los que están buscando imponerse ahora: Israel, que es el 
sionismo, o el nazismo, de nuevo cuño— no les importa que la 
humanidad desaparezca, con tal de que ellos tengan el dominio. 

Eso es un proyecto suicida: «Que estallen las bombas 
nucleares, ¡no importa! Al final, mandaremos nosotros». Bueno, 
esos dementes piensan así, pero el planeta no les pertenece a 
ellos nada más: nos pertenece a todos; por lo tanto, nosotros no  
tenemos por qué permitírselo. Aunque estemos aquí, de lejos, 
algo podemos hacer… mucho podemos hacer: entre otras cosas, 
conversar con la gente de la comuna sobre esto para que no caigan 
en la trampa acerca de que si Israel tiene que ver con la Biblia. 
¡Esa es una narrativa falsa! Investiguen un poquito y verán que 
hasta Israel sacó una ley que prohíbe el cristianismo. Si buscan 
información en algo donde casi yo no busco, que es Wikipedia, 
van a ver qué es la religión judaica. También hallarán que el  



254

Erick Gutiérrez

Israel de hoy tampoco es un Estado —aunque se vende como un 
Estado—. Ese supuesto Estado, además, niega lo que dice la Torá 
judaica. Ellos se ven como judaístas, y, en el judaísmo, «Cristo es 
un farsante, Jesús es un embustero». Dicho de otro modo: a ellos 
no les importa el mensaje de Cristo ni su enseñanza de amor al 
prójimo, tampoco les perturba el suicidio de la humanidad; por 
ende, al final, lo que dice Hinkelammert tiene mucho sentido.

Para constituirse en «centro del mundo» —tal como nos  
recuerda Rafael Bautista Segales, al hablar de la «civilización del 
capital»—, la modernidad necesitó transformar la conciencia de 
inferioridad que ella —estamos hablando de Europa— tenía de sí 
misma, ante todas las civilizaciones que fueron (en todo) superiores 
a ella. ¿Cómo lo hizo? Inferiorizando la humanidad del otro:  
inferioriza, deshumaniza. Este pensador boliviano también cita 
a Hinkelammert, al expresar que la modernidad se resume en la 
sentencia de que, en última instancia, «la culpa de toda injusticia 
la tiene la víctima, no el victimario»; por eso, este último se asume 
siempre como inocente.

Entonces, insisto: si ustedes estudian muchos autores que 
desmitifican «la historia que vendió Occidente» de sí misma; 
por ejemplo, el que escribió el libro Black Athena (Martin  
Bernal), él y otros y otras han demostrado que todo eso que 
llaman «Europa» lo hicieron con pura esencia de lo que nosotros 
llamamos extractivismo epistémico. Es decir: han saqueado 
los conocimientos que pretenden mostrar como que ellos 
fueron quienes los inventaron. Por ejemplo, la «Revolución 
Industrial» no surgió en Europa (en Inglaterra): surgió en la 
India, incluso más atrás: en China.

Si ustedes buscan los escritos de Enrique Dussel, lo van a 
ver; cuando busquen sobre historias globales del Sur, van a ver 



255

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

255

que todo es puro saqueo. Entonces, en la época en que Europa 
empezó a invadir, era —vamos a decir— tecnológicamente y 
científicamente el más atrasado de todos los continentes, si 
vemos los demás, sobre todo Asia, África, inclusive. Pero ellos 
se venden a sí mismos como que ellos eran «los avanzados» y, 
además, venden el relato de que los demás eran «los atrasados» 
(y lo siguen vendiendo). El problema no es que ellos lo digan, el 
problema es que nosotros nos lo creamos.

En un discurso de 1949 (el presidente Harry Truman) inventa 
dos términos: «desarrollo» y «subdesarrollo»; y dice: «Nosotros 
somos los desarrollados, y los demás países deben imitar nuestros 
pasos para llegar a donde estamos nosotros». ¡Los demás son 
«subdesarrollados»! Lamentablemente, las élites —que muy bien 
describió Luis Britto García— han querido seguir imitando este 
horizonte, en vez de imitar al maestro Simón Rodríguez —a quien 
Simón Bolívar definía como «el hombre más extraordinario del 
mundo»—, cuando decía: «Imitamos, imitamos, imitamos. Es 
todo, pero ¿cuándo imitamos su originalidad?». Nos la pasamos 
imitando entonces los modelos de ellos, creyendo que «somos 
inferiores», cuando resulta que la cosa era —en ese punto— 
totalmente al revés.

¡Claro!, ¿cómo no van a ser así con su sistema parasitario 
llamado capitalismo? Si usted sabe lo que es un parásito, es un 
ente que «le va muy bien a costillas del huésped», al cual le está 
sustrayendo todo. ¿¡Cómo no van a «vivir bien»!? Y esa es otra 
mentira —para desmontar lo del «sueño americano»—: Europa 
y Estados Unidos son lo que exhiben hoy, porque han saqueado 
y siguen saqueando; ¡por eso les va así! ¿Entienden? Y se aplica la 
norma que dice que «la excepción confirma la regla»: ¡claro que 
«les va bien», «son exitosos»!, producto del saqueo. ¿Por qué no 



256

Erick Gutiérrez

muestran el horror que implica? Si no, léanse Las venas abiertas 
de América Latina, de Eduardo Galeano —que fue el libro que le 
regaló Chávez a Obama— para que lo entiendan. Ese libro debería 
ser objeto (capítulo por capítulo) de talleres con la gente en las 
comunidades, para que entiendan muy bien «por qué estamos 
cómo estamos». Entonces, lo cierto es que Hinkelammert —citado 
por Rafael Bautista Segales— señala que, al final, nos hacen creer 
que «nosotros tenemos la culpa de todo lo que nos pasa».

Otra mentira burguesa: «El pobre es pobre porque quiere». 
Eso ya lo decía John Locke en el «Segundo Tratado sobre el 
Gobierno Civil». Allí él dice eso; y el problema no es que él lo diga, el 
problema es que nosotros nos lo creamos: que creamos que somos 
«subdesarrollados», que creamos que somos pobres «porque 
nos gusta ser pobres», porque «no nos esforzamos lo suficiente» 
 —y no porque Occidente nos explota—. Ese es el discurso 
burgués; ¡eso no es así! Si es así (la pobreza) es porque nos han 
despojado de todo y nos quieren seguir despojando de todo. 

Por eso, yo tengo mi campaña descolonizadora, y no puedo 
dejar de decirlo: hemos ido conquistando avances: no se llama 
Venezuela por el nombre dado por ningún Américo Vespucio; se 
llama Venezuela porque es el nombre que le dieron los indígenas 
añú —de la laguna de Sinamaica—, que significa «agua grande»; 
no se llama Cerro Ávila, porque Gabriel del Ávila fue el que 
acompañó a Diego de Losada para luchar contra el cacique  
Guaicaipuro, y le regalaron la montaña, sino que es Waraira  
Repano («La Sierra de la Danta»).

Como tampoco podemos seguir diciendo «Salto Ángel»;  
porque Jimmy Ángel fue uno de esos norteamericanos que 
vinieron a saquearnos constantemente; tuvo un accidente, los 
indígenas fueron y lo rescataron, ¡y se volvió una celebridad! 



257

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

257

Luego, «echándose palos con unos “gringos” igual que él», en un 
restaurante de Caracas (por el sector de La Castellana), dijeron: 
«¿Por qué no le pones tu nombre a ese salto?»; y se lo pusieron. 
Ese curso de agua de brusca caída no se llama así: se llama 
Kerekupay Vená, y si les parece muy difícil decir Kerekupay Vená, 
díganle Churún Merú, pero no lo sigan llamando «Salto Ángel», 
porque, al final, ellos terminan siendo «los héroes»; y nosotros, 
las víctimas. Eso es lo que nos sucede, cuando resulta que es el 
contexto creado por este colonialismo y este capitalismo, lo que 
«nos tiene como nos tiene», hasta que salgamos de él.

En esa misma dirección, el filósofo andino que mencionamos 
antes y su hermano mayor —Juan José Bautista Segales, quien ya 
ha fallecido, pero lo conocimos: estuvo con nosotros, y le rendimos 
tributo a este compañero—, ambos filósofos aymaras, señalan 
sobre esta «civilización del capital» lo siguiente: para Europa, 
el «primer mundo» y el «Occidente» moderno en general, es  
evidente que sus acciones armadas, bélicas y violentas están  
plenamente justificadas, racionalmente hablando, pero las 
acciones del otro bando —aunque solo sean de defensa— aparecen  
absolutamente irracionales y hasta terroristas en sí mismas: «En el 
intento de dominar y someter al resto del planeta a sus intereses, no 
han desplegado solamente la violencia, sino que han desarrollado 
el discurso y la argumentación justificadora de toda esta  
empresa que le hizo aparecer como buena, justa y necesaria».

Lo estamos viendo «ante nuestros ojos»: fíjense que «el malo» de 
la película es Irán; e Israel «la pobre víctima», que se está defendiendo 
—violando todas las normativas internacionales que ellos mismos 
crearon—. En un video de Karen Méndez, en Venezuela News  
—que yo vi y sería oportuno que lo vieran en las comunidades—, un 
senador norteamericano —no recuerdo el nombre—, dice: «Pero es 



258

Erick Gutiérrez

que nosotros no creamos la Corte Penal Internacional para juzgarnos 
a nosotros, sino para juzgarlos a ellos; es a ellos a quienes se les aplica». 
Señala, además: «Tampoco para juzgar a nuestro amigo Israel» 
—¡no!—: «Es para juzgar a todos los que no se sometan a nuestro 
orden». En otras palabras: «A nosotros no se nos puede aplicar eso; 
nosotros estamos por encima de todas esas normas. Esas normas no 
se aplican a nosotros». Esta es la lectura que se desprende de lo que 
ahí señala; entonces, al final, ese proyecto que están aplicando contra 
Israel —en el caso negado de que tuviera éxito—, luego iría contra 
Pakistán y China, luego también contra nosotros. Por lo tanto, es una 
amenaza para la humanidad, por eso es una civilización de muerte.

Ya habiendo caracterizado a la que nos referimos como la  
«civilización del capital», debo reiterar que hay muchas otras 
civilizaciones —no voy a considerar todas las que ha habido 
aquí—; basta considerar que fuimos los primeros en pensar una 
civilización que libera e iguala, y no la occidental, que lo que hace 
es explotar y desigualar.

Entonces, si empezamos por el Libertador, en el Discurso de 
 Angostura…, incluso, vamos hasta más atrás: por Francisco  
de Miranda, porque estamos pensando en civilizaciones liberadoras 
—no en civilizaciones dominadoras—, este es nuestro propio 
proyecto dignificador: la independencia. Viéndolo desde allí, 
tenemos que hablar de la colonialidad del ser y del poder (que es 
como ellos pretenden que nosotros creamos todos sus embustes; lo 
siguen haciendo con los teléfonos, como ya lo dije). Ya hablamos de  
colonialidad, porque lo dijo Simón Rodríguez: Nos descolonizamos 
para lograr la independencia política, la independencia cultural, 
que estamos trajinando para nuestra segunda independencia. 
Estamos en eso. 

Volviendo otra vez a Rafael Bautista, él dice: «En la episteme 
jurídica moderna, se da por sentado que el sujeto del mundo real es un 



259

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

259

individuo». Dicho «sujeto cortesiano» se afirma a sí mismo negando 
las subjetividades nosótricas (comunitarias). Dicho «sujeto cortesiano»  
—es decir: de Hernán Cortés— ¿qué significa?: «Yo me afirmo 
dominando al otro». El concepto del poder tampoco es propio. Aquí 
las naciones originarias no consideran el poder como eso, sino desde 
el «cómo yo sirvo al prójimo». No me sirvo del prójimo para mis 
intereses egoístas. Es el concepto «necropolítico» —que lo desarrolla 
muy bien Nicolás Maquiavelo en El príncipe—. 

Cuando pensemos en poder, pensemos en el Plan de la  
Patria, con sus «7T: Las Grandes Transformaciones»; en el «mandar 
obedeciendo»; eso sí es propio, nuestro. La otra concepción del 
poder es que «tú tienes que obedecerme a mí, y haz lo que yo 
digo». Ese es el concepto que ellos nos impusieron, y eso es lo que 
llama el sujeto cortesiano, que se afirma a sí mismo negando las 
subjetividades nosótricas, que son las comunidades. Son términos 
de Carlos Lenkerdorf, quien trabajó con los tojolabales (Chiapas, 
México) y, de allí, sacó su filosofía. ¿Qué significa sujeto nosótrico? 
 El que piensa en el nosotros. 

Aquí preciso decir algo —a lo mejor, a ustedes les puede 
sonar interesante o rupturista—: yo soy de los que sostienen que 
nosotros siempre hemos sido un pueblo organizado y siempre 
hemos sido pueblo comunal y siempre hemos sido un pueblo 
colectivo. Siempre lo hemos sido, y hemos resistido frente a la 
colonización y el imperialismo. 

Son 533 años —y no vamos a hablar solo de los 40 años del 
bipartidismo adeco-copeyano, como mencionaba Luis Britto 
García, ni desde 1830—. A nuestras comunidades populares, las 
reprimieron, las manipularon, las cortaron, «les dieron palo», 
¡bastante! (bueno…, recibimos nosotros también). Yo vengo de ese 
milenio, de ese siglo pasado vengo yo también, bastantes «palos» 



260

Erick Gutiérrez

nos dieron, y nos desaparecieron gente, nos ilegalizaron, nos  
persiguieron. Aun así, mucha región popular sobrevivió; otras no. 

Esa región estaba ahí. Cuando usted empiece a investigar dónde 
consiguen las mejores experiencias organizativas de Venezuela, 
encontrará que son las que sobrevivieron a eso, las que vienen del 
mundo indígena; las que vienen del mundo campesino, donde 
hubo grupos guerrilleros. Y usted va y dice, oye: ¡Qué experiencia 
comunal tan maravillosa! Bueno, son los herederos sobrevivientes 
de toda esa cosmovisión y esa resistencia comunitarias.

Por lo tanto, no es que ahora vamos a organizar al pueblo, ¡no!, 
el pueblo siempre ha estado organizado; solo que nos impusieron 
el individualismo como cultura —por lo que han afirmado los 
compañeros, más lo que estoy diciendo yo—, y aquí está la 
máxima expresión de este individualismo (el celular), entonces, 
está ese individuo que se afirma negando a las comunidades: «Yo 
individuo soy sujeto; las comunidades son objeto». 

No lo voy a desarrollar en este texto, pero históricamente ese 
Estado es el que describió Luis Britto García, yo lo analizo de 
esta manera: El Estado es el sujeto; las comunidades, el objeto. «Yo  
decido»; las comunidades pasivamente reciben, o las comunidades 
pasivamente ejecutan lo que yo pensé y planifiqué. Cuando la cosa 
es al revés: las comunidades piensan, las comunidades formulan, 
las comunidades planifican y el Estado ejecuta. Es pensarlo de 
distinto modo.

Desde la lógica moderna, yo me coloco por encima de las  
comunidades: el individuo por encima del colectivo. ¿Cuál sería 
la lógica subversiva, contrahegemónica?: Lo colectivo o lo comunal 
por encima del individuo —sin negarlo, porque, en la subjetividad 
nosótrica, el individuo no tiene sentido si no es por el colectivo—. 
Este giro comunitario rompe con la lógica burguesa. 



261

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

261

Crawford Brough Macpherson —uno de los burgueses más 
conocidos—, autor del libro la Teoría política del individualismo 
posesivo, sostiene, entre sus planteamientos: «Yo no le debo nada a 
la sociedad». Y yo me he preguntado: ¿Y quién le habrá cambiado 
 los pañales a este señor? Naturalmente, se han elaborado diversas 
teorías y prácticas de negación de toda comunalidad. Este proceso 
de reducción ontológica puede derivar en relaciones de poder 
capitalista, cuyas individualidades inocularán las estructuras 
de «clase, raza, sexo y trabajo» en el metabolismo orgánico 
intracomunitario. ¿Qué quiero decir con eso? Si mi subjetividad  
—mi racionalidad… mi manera de ver el mundo, de pensarlo, de 
sentirlo, de vivirlo—, está ya subsumida entre las estructuras  
de clases, razas, sexos y trabajo, yo las voy a introducir en el mundo 
comunal; entonces yo voy a llevar en el mundo comunal 
relaciones de clase.

En esa línea de ideas, acontecerían situaciones similares a las 
que he presenciado en algunos sitios. Voy a mencionar un ejemplo 
relacionado con una comunidad indígena yukpa, con la cual me 
vinculé. En una oportunidad, el comandante Chávez le entregó una 
torrefactora a una comunidad, para que trabajaran como empresa 
comunal. Cuando yo los visité, pude apreciar que uno de esos 
indígenas se convirtió en un capitalista —con un comportamiento 
peor que el de Lorenzo Mendoza—, y tenía explotados a sus propios 
hermanos yukpa. ¿Por qué? Porque su mentalidad era de clase, y se 
inoculó ese flagelo allí. Entonces, teníamos yukpas ricos y yukpas 
pobres, yukpas poderosos (explotadores) y yukpas explotados. A lo 
anterior, agrego la diferencia de género: la opresión de género. 
Alguien pone a la mujer a trabajar a su servicio. Pero resulta que 
esa mujer es la que tiene el protagonismo en todos los procesos 
allí. ¡Ah, no!, pero resulta que a mí no me gusta eso. Entonces, la 
mujer tiene un «techo de cristal»: ¡Hasta acá llegaste! 



262

Erick Gutiérrez

En el campo del trabajo, todo igualito a la sociedad capitalista, 
con su entramado de jerarquías. O sea, el indígena trabaja para 
mí, aunque yo sea «socialista» o me diga «socialista», pero yo 
tengo indígenas explotados, ¡sí!, porque yo soy blanco o mestizo, 
o me creo blanco —blanco como «teoría de poder»—. Como 
resultado de esta episteme moderna, la subjetividad políticamente 
reconocida se encuentra ideológicamente sustentada en esa teoría 
de necropolítica —que comprende el poder como dominación 
sobre los demás—. El resultado es lo que ya mencioné: yo le hago 
tramposerías a todos ellos, para que no siempre queden arriba.

Ante lo anteriormente planteado, ¿cuál sería la respuesta? 
Estamos hablando de desafíos. Bueno, hay muchas maneras, pero 
yo coloco esta.

Frente a un contexto de dominaciones múltiples, la 
transformación liberadora de una normatividad comunal solo será 
posible en los momentos en que los sujetos comunales pasen de ser 
objetos dominados a ser sujetos liberados. Este proceso permitirá 
recuperar, a su vez, al sujeto humano en su alteridad y comunión 
con los otros, en la comunidad de la vida cotidiana. ¿Qué quiere 
decir esto? Que la gente se convierta realmente en sujeto.

Por eso yo, que estaba muy ocupado dando clases aquí, allá y 
más allá, dije: «Yo voy a meterme en mi consejo comunal y a ser 
protagonista, porque yo no voy a criticar estando desde afuera». Yo 
voy a ser protagonista, e insisto a los demás y las demás: «¡Métanse 
en el consejo comunal!: participen, métanse en las mesas de trabajo, 
vengan y hagan todo». Porque, entonces, ¿¡cómo vas a criticar!? ¡Ah!, 
porque estamos rompiendo el modelo donde el Estado es el que hace 
y el pueblo recibe pasivamente; porque entonces, a veces, solo apareces 
cuando vas a recibir la bolsa del CLAP, ¡y ahí los ves a toditos allí! Yo 
digo: «¡Ya va!». Algunos quieren que hasta les lleves la bolsita hasta 



263

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

263

su casa. ¡Ya va! Esto es protagonismo: ¡hágase protagonista! Pero esto 
implica romper esta lógica. 

La comunicación, entendida como un hecho relacional, tiene 
su máxima expresión en un sentimiento recíproco de amor, 
pero no entendido en el sentido banal, idealista y mercantilista 
que le otorga el patriarcado capitalista, sino como proceso de 
construcción de una relación humanizante de autodescubrimiento 
y regocijo mutuo.

Les invito a que lean las publicaciones de la Universidad 
Internacional de las Comunicaciones (Lauicom); las consiguen 
en su página digital. Tenemos varias revistas. Dos de ellas son: 
Kaikará (nombre indígena) y Toparquía (de Simón Rodríguez). 
Vean las revistas: ahí está un artículo donde desarrollamos esa 
idea del amor desde el mundo indígena warao —comunidad con 
la que llegué a convivir—, con la expresión ma-jo karaisa ‘mi otro 
corazón’: tú eres mi otro corazón. Yo tengo dos corazones: el que 
late en mi pecho y el que late en el pecho de ella; y ella también 
tiene dos corazones: el del pecho de ella y el del mío. 

Entonces, hay allí una relación indestructible de amor entre 
nosotros, porque nos queremos, nos estimamos, nos admiramos. 
Desde esa afirmación mutua, construimos esa relación. Yo 
sostengo que eso fue lo que hizo el comandante Chávez con el 
pueblo. Por esa razón, el pueblo «no lo pensó dos veces» y vino a 
rescatarlo cuando se dio cuenta de que lo habían secuestrado el 
11 de abril de 2002.

Esa experiencia se convirtió en un modelo comunicador: el 
pueblo se convirtió en sujeto comunicador, y siguió siendo sujeto 
comunicador (desde una comunicación que no se estudia en las 
escuelas de comunicación). En la Universidad Católica, en la 
carrera de Comunicación, no entienden esa relación: le buscan 



264

Erick Gutiérrez

cinco patas: que «el Gobierno le paga a la gente», etcétera. ¡No, 
no, no! ¡No, señores!... Ustedes no entienden: cuando hay amor, 
usted entiende eso. Entonces, yo lo trato de desarrollar ahí, 
porque pienso que eso es pensar la comunicación desde otro lugar, 
desde un lugar de(s)colonial.

Por esto es que no nos pueden vencer: porque no nos pueden 
comprender, y no nos comprenden porque no son pueblo, no 
se sienten pueblo, y no aman, y no tienen el sentido del humor 
que tenemos nosotros (y hasta en nuestras desgracias hacemos 
chistes). También sobre esto habló Luis Britto.

En el carácter ontológico —que sería la realidad—, «el 
capitalismo produce, mediante el consumo, el tipo de humanidad 
que la hace posible: la sociedad moderna. La producción 
capitalista produce una humanidad deshumanizada». ¿Cómo 
produce eso? Por medio del consumo. Porque, como dice Juan 
José Bautista, nunca consumimos solo mercancías, sino también 
lo que estas contienen, y la forma de vida que expresan. Eso 
significa que cuando yo consumo, consumo no solamente el 
producto, consumo todos los valores que pasan a ser parte de lo 
que yo soy.

Rodrigo Fernández dice: «La gran publicidad representa la 
principal narrativa transmedia contemporánea, un discurso  
altamente concentrado, que instituye un modelo de consumo  
dominante, que es subjetivamente individualizante, socialmente des-
conectador, culturalmente alienante, ambientalmente insostenible, 
económicamente excluyente y políticamente apático». 

Por ello, mientras más consumamos los contenidos de 
Netflix y todos los que salen en los teléfonos, más apolíticos 
(aparentemente) somos. Pues, ¡qué mentira! ¡Qué curioso!: tu 
discurso apolítico se parece tanto al de la derecha como al de la 



265

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

265

ultraderecha. Sé sincero, di tu posición política; si no la sabes, la 
identificamos juntos. 

Andrés Tello señala, en «Sobre el colonialismo digital», lo 
siguiente: 

... desde comienzos del siglo xxi, la digitalización corporativa de la 
economía transforma la lógica sistémica del capitalismo, que nos 
habría conducido al resurgimiento de aspectos de organización social 
medievales, convirtiéndonos en siervos que desarrollan una relación de  
dependencia económica con las plataformas digitales, reforzada por 
los bucles algorítmicos experimentando el surgimiento de un nuevo  
tecno-feudalismo.

Ustedes se preguntarán cómo pueden tener acceso a los 
materiales que sustentan estos planteamientos. Ahí están los que 
dominan este planeta (o pretenden dominarlo): Vanguard, State 
Street y BlackRock, que son los dueños de todo: de todo lo que 
vemos, de todo lo que comemos, de todo lo que escuchamos, ¡son 
los dueños de todo, o pretenden serlo! Pero esto tiene que ver con 
el colonialismo digital. 

La siguiente pregunta sería: ¿cómo lo podemos enfrentar? 
Mediante la organización territorial —en el decir de Jorge 
Saavedra Utman—, narrada en las conversaciones cara a cara 
y a través de dispositivos en desuso, tales como los boletines 
barriales, los fanzines y folletos entregados de mano en mano. 

Estas experiencias apuntan a la comunicalicracia —tal como la 
plantea Gustavo Esteva—: prácticas comunicativas comunitarias 
en los territorios —a través de «la acción directa en plazas, playas, 
patios, paredes, calles, plataformas y redes»—, que ponen de 
manifiesto «una condición comunal: el nosotros».



266

Erick Gutiérrez

Vamos a soltar los teléfonos; vamos a jugar dominó, pelotica 
de goma; a leer libros y otras cosas, para ver si comprobamos que 
—como lo expresa Santiago Castro-Gómez— «estas prácticas 
comunicacionales, como experiencias decolonizantes, pueden 
aportar elementos para una comunicología del Sur, al construir 
modos otros de existencia basados en lo comunal-relacional, [y 
hacer] surgir narrativas otras, mundos otros y, consecuentemente, 
comunicaciones otras».

De esta manera, «la comunalidad emana de una práctica 
comunicacional que teje entramados, horizontes de sentido, 
vida y coexistencia entre seres humanos y no humanos». En 
el concepto de comunidad de los indígenas, las plantas y los 
animales forman parte de la comuna; también los otros seres 
espirituales, incluyendo los que están desencarnados: nuestras 
abuelas, nuestros abuelos.

Esta forma de vida «se traduce en comunalidad —en el pensar 
de Jaime Martínez Luna—: significa uso común de la tierra, 
del poder, del conocimiento. Esta racionalidad otra incluye la 
comprensión de la existencia de otros lenguajes, tales como el 
lenguaje comunal». Significa uso común de la tierra, uso común 
del poder, uso común del conocimiento, construcción comunal 
de saberes. 

Como leemos, es una confluencia de elementos. Uno de ellos 
es reconocer y entender la colonialidad del saber. Debemos 
plantearnos deshacernos —como ya hemos reiterado— del 
pensamiento eurocéntrico. Necesitamos pensar la comunicación  
desde nosotros, desde nuestra realidad, no desde los libros escritos 
por los teóricos norteamericanos, europeos, sino desde nuestros 
autores. Creo que aquí es clave revisar el tema del colonialismo 
estético. Estamos ganando la guerra económica, hemos ganado 



267

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

267

soberanía política. Sin embargo, aún debemos librar y ganar 
la guerra cultural, empezando por nuestros gustos. ¿Qué cosa 
escuchamos? ¿Qué cosa bailamos? ¿Qué cosa leemos? ¿Qué 
películas nos gustan? ¿Cómo son nuestras fiestas? ¿Cómo es la 
comida que consumimos? Todo aquello que nos gusta, todavía el 
imperio nos tiene ganado mucho de ese terreno.

Ese imaginario de «desarrollo», inducido —que tiene largo 
tiempo—, ha hecho que mucha de nuestra juventud y nuestros 
compañeros en vida productiva se hayan ido del país. Porque 
hay un colonialismo ahí, de fondo. Debemos revisarnos: ¿cómo  
aspiramos a ser? ¿Cómo aspiramos a vivir? ¿Cómo soñamos 
vivir? Todo tiene que ver con el American way of life. Esto 
tiene que ver con el colonialismo estético; es decir: con la 
colonización de nuestros gustos, del cómo nos divertimos, del 
cómo nos distraemos. Ese es un terreno ante el cual tenemos que 
descolonizarnos. 

En esa dirección, se nos exige aprender a comprender, a ver, 
a escuchar, a pensar y a sentir desde la tradición de los pueblos 
originarios; a esta capacidad algunos la llaman cosmoaudición. 
«Esto exige aprender a comprender el “ver”, escuchar, 
pensar y sentir» de los pueblos originarios, ya que «ellos han 
desarrollado una serie de habilidades, conocimientos y destrezas  
—cosmoaudición— para pensar y actuar a partir de la escucha, 
la cual integra a la naturaleza y al cosmos como áreas de 
aprendizaje y convivencia» (Edson Montaño Ortiz). Es «desde 
una comunidad dialógica, pensada y construida desde los 
pueblos, que se puede recuperar no solo una forma de entender 
la comunicación humana, sino de aprender a escuchar todo lo 
que los rodea, donde todos somos necesarios, creando soluciones 
a las necesidades y a los problemas». 



268

Erick Gutiérrez

Yo que viví con indígenas, y les puedo decir que ellos escuchan 
el viento, escuchan los árboles, escuchan a los animales… se 
escuchan entre ellos. En una oportunidad, presencié una asamblea 
de 400 pemones, en la que estaban discutiendo lo que iban a hacer 
al día siguiente. Sin que hubiera alguien que diera los derechos de 
palabra, cada uno fue hablando… niñas y niños también fueron 
hablando. Nadie se interrumpió, cada uno escuchó al que habló. 
Cuando habló el último, sin votaciones, sin mayorías, sin nada de 
eso, sino por unanimidad, ya habían decidido lo que iban a hacer. 
¡Saben escucharse! Pero ¡¿cómo no van a saber escucharse, si 
saben escuchar a las plantas, saben escuchar a los animales, saben 
escuchar el viento?! En cambio, uno, en las ciudades modernas, se 
pone los aparaticos, estos aparaticos (los celulares). Entonces ellos 
preguntan, pero ¿cómo vas a escuchar a los otros, si solamente te 
estás escuchando a ti mismo? 

Termino estas reflexiones con esta frase que me gusta mucho: 
es de una filósofa española, María Zambrano. Me gusta su manera 
de pensar, porque se parece mucho a lo que yo he visto en el 
mundo indígena de nuestra tierra:

La visión del prójimo es espejo de la vida propia: nos vemos al verle 
y la visión del semejante es necesaria, precisamente porque el hombre 
necesita verse. Y vive en plenitud cuando se mira, no en el espejo 
muerto que le devuelve su propia imagen, sino cuando se ve vivir en el 
vivo espejo del semejante. 

El otro es el espejo de lo que yo soy, de mis virtudes y mis 
defectos. Comunicarnos es cuando me encuentro con el otro. 
Toda la obra de Paulo Freire la podemos ver allí, y también la de 
Simón Rodríguez. Ustedes también pueden hacer filosofía: ¡les 
invito a que lo hagan! ¡Vamos, gente, que hay que entreayudarnos 



269

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

269

y, de esa manera, nos descolonizamos! ¡Vamos, gente, que hay que 
comunicarnos para escucharnos verdaderamente! Porque, a veces, 
oímos, pero no escuchamos. Para escuchar, hay que escuchar desde 
el corazón.





271

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

271

Epílogo

Hacia una descolonización  
de la comunicación 
en tiempos de crisis civilizatoria

La labor del colono es hacer imposible hasta
los sueños de libertad del colonizado.

Frantz Fanon

Pensar una comunicación para nuestro tiempo no se trata de 
una moda intelectual. Asistimos a una encrucijada histórica 

en la que los colonos vuelven a intensificar su juego de ortopedia a 
imagen y semejanza del capital. 

Aunque hace más de cinco siglos que Occidente ahoga a 
casi toda la humanidad con sus entrampes y sus espejos, el 
proyecto globalista de digitalización, y su fisonomía inédita, ha 
de-mostrado —y explicitado, si todavía fuese necesario— una 
refinada estrategia de reconfiguración completa de la subjetividad 
social. En efecto, el proyecto moderno/capitalista prosigue, pero 
de una forma más profunda y cínica, en su intento de potenciarse 
en nuestras subjetividades y voluntades de vida, con su lógica de 
sujetos-objetos, fundada en la dominación y en la destrucción de 
las relaciones comunitarias. 

El siglo xxi es el siglo de la guerra cognitiva, una manifestación 
de la violencia de Occidente, que interpela la forma en que 
luchamos, los tiempos, las coordenadas éticas, las patologías 
y las consecuencias de la forma misma de la sociedad. Se dice 
que, actualmente, pasamos entre siete u ocho horas diarias en 



272

Frantz Fanon

las plataformas digitales, bajo la dictadura de un algoritmo que 
contribuye a reponer y a refuncionalizar el «orden del desorden». 
Sin embargo, con la deslocalización geográfica del acceso a internet  
—posibilitada por los teléfonos móviles—, el paso al «entorno 
digital» no se limita en tiempo y espacio, sino que coexiste y 
se solapa con los procesos reales de la dinámica cotidiana. De 
hecho, en muchos casos, los aspectos relevantes de la vida 
contemporánea se reestructuran y se reinterpretan a través de las 
interacciones digitales. Como diría Frantz Fanon (2016 [1961]), 
nuestro futuro ya está hipotecado. 

La violencia del colono es implacable. 
La guerra cognitiva viene simplemente a ratificar la colonización 

que la modernidad —con sus criterios de anulación, disciplinamiento 
y control del otro— ha hecho del mundo de la vida. Estamos ante una 
pretendida «aventura digital», que usa las tecnologías 4.0 como armas 
de aplanamiento cultural masivo, para evitar el desmoronamiento 
existencial y civilizatorio del proyecto moderno/capitalista. Los 
think tanks y las agencias de inteligencia de la clase hegemónica y 
sus capitales financieros han planificado, en su totalidad y en sus 
particularidades, una singular guerra en la que la política y la vida 
cotidiana se definen en la «nube» de una sociedad atomizada, donde 
la convivencia ya no es más convivencia. 

El colonialismo de esta nueva época tiene forma de «nube»… 
una nube, en despliegue y proliferación, que invisibiliza, e incluso 
intenta desaparecer, los grandes dilemas epocales, humanitarios, que 
enfrentamos y que ineludiblemente reconfigurarán el presente siglo.

La «nube» está vinculada, además, a toda una época en 
la que se empiezan a ver sesgos y rasgos históricos que están 
explícitos, por ejemplo, en el ascenso de los fascismos; en la 
reconfiguración geopolítica del planeta; en la polarización 



273

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

273

extrema de los posicionamientos políticos de los países centrales 
frente a los países que fuimos denominados periféricos; en el 
planteamiento moderno de un mundo que insiste en prescindir 
de los seres humanos, con la aplicación de la robótica, la 
inteligencia artificial y el transhumanismo (es decir: un 
mundo donde solo dirigirán las máquinas con los algoritmos). 
Frente a este nuevo tipo de aconteceres y agonías del modelo 
dominante, abordar la comunicación como un territorio de 
lucha de narrativas político-culturales es empezar a imaginar 
combinaciones epistemológicas y prácticas para dejar atrás 
un sistema que ha hecho de la crisis una forma-de-existencia, 
y que jamás va a aceptar cambiar de dirección. 

Pensar una comunicación para nuestro tiempo obliga a 
topicalizar las implicaciones políticas y psicocomunitarias que tiene 
este contexto histórico, en el que estamos más allá del capitalismo 
industrial —incluso, más allá del capitalismo financiero—,  y 
comienzan a mirarse otros rasgos en este sistema. 

El capital de la «nube» nos pone en una disyuntiva que exige a 
los pueblos asumir el desafío de dejar atrás el mito del desarrollo 
 y los anhelos de modernización, que Occidente ha fijado como los 
modelos ideales de humanidad, a pesar de que son antiecológicos, 
por consiguiente, antivida. Ya la historia se ha encargado de 
confirmarnos que, mientras permanezcamos soñando y deseando 
los designios de la modernidad, seguiremos atrapados en la 
irracionalidad de una civilización que corta la rama del árbol sobre 
la cual está sentada, con su sed de mecanismos de funcionamientos  
«perfectos» para mantener un modelo que prescribe «desarrollarse»  
desde una insatisfacción perpetua; un modelo que, dicho sea de 
paso, persisten en hacernos seguir. No en vano Fanon nos recuerda 
que el colono hace la historia, y sabe que la hace.



274

Frantz Fanon

Pensar la comunicación comunal, y los imaginarios colectivos 
que reproducimos en nuestras narrativas, como antesala a  
otra forma de vida es, por encima de todo, una convocatoria que 
debe despertar a los pueblos del mundo, a través de la memoria y 
de la acción colectiva: retomar la lucha por la liberación abonada 
por quienes nos precedieron. Hoy sigue resonando la enseñanza 
ética de Martí (1891): «Estos tiempos no son para acostarse con 
el pañuelo a la cabeza, sino con las armas de almohada […]: las 
armas del juicio, que vencen a las otras. Trincheras de ideas valen 
más que trincheras de piedra. ¡No hay proa que taje una nube de 
ideas! […] Pensar es servir». Así resumía el Apóstol el principal 
reto filosófico y político de los pueblos en la descolonización de 
la vida y en la elaboración de un pensamiento pertinente para 
poder entender aquello que nos está sucediendo.

El giro de(s)colonial, decidido y metódico, de la comunicación 
es primordial para el entendimiento de los métodos de 
dominación colonial que se han instituido en los últimos cinco 
siglos, y siguen actualizándose hasta nuestros días. En esta parte, 
resulta clarificadora la perspectiva de Karina Ochoa (2025) sobre 
cómo se traduce la cartografía de la dominación en la gramática 
del poder contemporánea:

Por ejemplo, cuando nos dicen países «subdesarrollados», en realidad, 
nos están queriendo decir países subhumanos, o incivilizados, o países 
con incapacidad para llegar al parámetro de existencia plena. [...]

Cuando nos dicen países «en vías de desarrollo», nos están planteando 
 que solo hay un modelo a seguir para poder existir plenamente [...]; en 
términos económicos, sería la idea de «desarrollo».

Como apreciamos, la modernidad produce sujetos y  
sujeciones. Para Ochoa, la negación del otro —rasgo constitutivo 



275

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

275

de la lógica del proyecto moderno/capitalista, y cuyas 
manifestaciones seguimos viendo hoy— es parte del hecho 
colonial. Este sistema civilizatorio no solo nos niega la posibilidad 
de existencia, sino también la posibilidad de re-crear la vida desde 
nuestras lenguas; desde nuestros criterios filosóficos, humanos, 
estéticos, artísticos. 

Trabajar teóricamente, y políticamente, la descolonización 
de la comunicación es alcanzar otros niveles, otros matices, que 
nos permitan percibir los nuevos apareceres. Este ejercicio crítico 
debe conducirnos, por un lado, a dejar al descubierto la influencia 
de la estrategia colonial de Occidente en nuestra concepción 
de mundo y de horizontes, en nuestro sentipensamiento, en 
nuestros cuerpos, en nuestra noción de necesidades; es decir: 
en la subjetividad y, por tanto, en la planificación-producción-
circulación y en el uso de mensajes, códigos, técnicas, formatos y 
soportes de la comunicación. Por el otro, acompañar el desarrollo 
y el fortalecimiento de capacidades para la construcción simbólica 
y material de narrativas, estéticas, códigos, sentimientos que 
visibilicen los modelos en disputa y las formas de relación con las 
que nos comprometemos como comunidad de vida.

En un momento tan crítico como el que estamos viviendo, 
los pueblos deben pensar el porqué de la descomposición 
paulatina de las relaciones humanas. Cuando digo pensar en el 
resquebrajamiento del mundo de hoy, me refiero a reflexionar 
cuál es la lectura, la manera de entender las relaciones humanas 
que nos ha heredado la modernidad, e indagar sobre las distintas 
modalidades de la guerra colonial; y aquí vuelvo con Fanon 
(op. cit., pp. 260-261), filósofo caribeño que este año cumple un 
siglo de vida descolonizando: «… [estudiar] esa guerra colonial 
que, con mucha frecuencia, se manifiesta como un auténtico 



276

Frantz Fanon

genocidio, esta guerra que trastorna y quiebra al mundo, la que 
constituye el acontecimiento motivador. […] esta guerra colonial 
[que] es original incluso en la patología que produce». 

Despojar de su máscara a la guerra colonial implica 
preguntarnos, por ejemplo, qué mutilan, arrasan o desconectan 
la individualización y la compartimentación que preceptúa la 
modernidad; qué impactos tienen el déficit de vida comunitaria, 
o la percepción plana y repetitiva de la vida, y las otras secuelas, 
prácticamente perceptibles a simple vista, que nos trae la 
digitalización; qué hay detrás del estallido de la cuarta revolución 
industrial: ¿se debe a la inventiva o a la creatividad de los científicos 
modernos, o, como sucedió con la Revolución Industrial, obedece 
a la competencia del mercado?; ¿desde qué criterio se implementa 
esta tecnología? ¿Cuál es la huella ecológica de este proyecto que 
se aplica bajo el nombre de una revolución? Fundamentalmente, 
compromete a pensar lo gravísimo, diría el filósofo boliviano Juan 
José Bautista Segales (2014). En otras palabras: lía la meditación 
en torno a por qué una sociedad que habla y habla de derechos 
humanos tiene al planeta en jaque, y lo asesina con cualquier 
proyecto de «desarrollo». Es ampliamente reconocido que, 
producto de la civilización moderna/capitalista, la humanidad está 
experimentando un deterioro acelerado de los ecosistemas; una 
crisis climática sin parangón; una merma de las condiciones de la 
sociedad del bienestar; profundas contradicciones en los modelos 
propuestos para el acceso a la energía; democracias devenidas en 
oligarquías, e incluso —como mencionamos supra— un renacer del 
fascismo; temas de la más elevada gravedad, urgencia y complejidad 
no solo para un pueblo, sino para la existencia humana en el orbe. 
Lo que está en juego, en términos de Marx, son las mismísimas 
condiciones materiales de existencia. ¡Pobre civilización moderna!: 
su contradicción queda al desnudo.



277

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

277

El maestro Enrique Dussel (2025), durante la última etapa de 
su producción teórica, escribió una síntesis sobre el criterio del 
capital que constituye a la modernidad. Las palabras con las que 
describe este modelo civilizatorio son las siguientes: 

¿Cuál es nuestra crítica a la modernidad? No la criticamos solo por su 
tecnología o su inmoralidad, sino fundamentalmente por su ontología, 
que implica su concepción de la vida, de la individualidad, de la 
comunidad, de la historia, del progreso, del desarrollo, etcétera, y, por 
consiguiente, también la criticamos por los efectos que su modo de vida 
produce en la realidad.

La pretensión de «depurar» la modernidad y de concebir múltiples 
modernidades, como sostiene Bolívar Echeverría, es distinta de la 
posición de Habermas, que plantea culminar el proyecto inconcluso de la 
modernidad, aunque ambos son optimistas respecto de la modernidad. 
No critican su núcleo porque ni siquiera lo captan. (p. 393)

Este filósofo de la liberación se detiene, además, en la 
necesidad de embeber los postulados del socialismo en un 
proyecto aún más complejo y de repensar las condiciones para 
un auténtico socialismo del siglo xxi, que supere el fundamento 
moderno que subyace al socialismo del siglo xx, cuyo horizonte 
sigue suponiendo la dominación sobre la naturaleza. 

En este escenario, el asunto es pensar cómo sería la 
comunicación desde una cosmovisión comunal, en el tránsito hacia 
una humanidad nueva. ¿Cómo se traduciría la comunicación a 
través de la lógica comunal? ¿Qué sentido significativo tienen las 
prácticas comunicacionales populares? Pero, mejor aún, ¿cuál es 
la humanidad que está presente en la comunicación comunal?

Uno de los grandes desafíos que se nos presentan cuando  
hablamos sobre este giro comunicacional, que necesitamos 
en la marcha hacia un mundo otro, es que la mayoría de las 



278

Frantz Fanon

veces, devorados por las sedimentaciones de la lógica de la 
colonialidad, terminamos repitiendo monólogos modernos sobre 
«necesidades» tecnológicas (alfabetización digital, desarrollo 
de tecnologías propias, construcción de nuestras propias 
autopistas digitales), que terminan por imposibilitar cualquier  
(inter)cambio, reconocimiento, sobre el contenido de una 
comunicación comunal. Es decir: lejos de posibilitar reflexiones 
sobre la relación ética de una comunicación comunitaria, se 
profundiza el sentido de lo tecnológico por encima de lo cultural. 
De esta manera, el debate comunicacional se reduce a percepciones 
múltiples asociadas a un posicionamiento epistemológico que 
no es capaz de ver los códigos, las creencias, los conceptos, las 
cosmovisiones y los horizontes que dan sentido a nuestros actos 
y a nuestras vidas, y determinan lo que concebimos. 

Ante diálogos infértiles, el andar preguntando se convierte en 
brújula y pedagogía: ¿por qué la modernidad sigue operando de 
forma eficiente en nuestras prácticas comunicacionales? ¿Cómo 
hacemos para transformar la comunicación colonizada con la cual 
nos relacionamos con nuestra propia realidad? ¿Qué necesitamos 
para dar una verdadera batalla de ideas, sentimientos, horizontes? 
¿De qué manera podemos desarrollar un tipo de comunicación 
que haga posible otra forma de vida? ¿Cuál era la tradición de 
la comunicación en Abya Yala? Lo paradójico es que, como dice 
Juan José Bautista (2014, p. 70), en muchos procesos de causa 
común, la sola mención de cosmovisiones ancestrales solemos 
verla como «un literal retroceso o, si no, [como] un intento vano 
de volver al pasado, porque la modernización supuestamente es 
la superación de este tipo de pasado rústico, caduco y atrasado» 
[el resaltado es mío]. Y ahí surge otro gran interrogante: ¿Por qué 
necesitamos recuperar nuestro pasado negado?



279

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

279

En un mundo que cruje por todos lados, producto de 
un modelo civilizatorio de muerte, tenemos el compromiso 
de hacer de la comunicación un ejercicio y una práctica de 
comunidad, de transformación civilizatoria, de descolonización; 
de reconocimiento de nuestra identidad original, nuestro ethos 
comunitario: la comunicación debe aprender a llenarse del 
nosotros (que no es homogéneo, sino diverso). ¡Este es el reto al 
que invita una comunicación desde la racionalidad de la vida!: 
hacer de la comunicación una práctica de amor y lucha por 
la vida. La comunicación comunal debe ser entendida como 
un apostolado del amor, que necesita captar la dimensión del 
dolor del otro, incluido el de la madre tierra. En una frase, nos 
corresponde hacer una comunicación en una dirección nueva.

Este libro que compartimos hoy es un faro en ese camino. Las 
siguientes páginas constituyen una síntesis-sistematización de un 
foro que organizamos, en Caracas —bajo el título «Comunicación 
comunal para la defensa cognitiva»—, un grupo de investigadores 
del Ministerio del Poder Popular para las Comunas y los 
Movimientos Sociales, y de la Universidad Internacional de las 
Comunicaciones. Este encuentro, realizado en junio de 2025, fue 
concebido como una invitación a abrir espacios de formación  
crítica descolonial comunitaria para repensar la comunicación 
y el diseño del discurso político, en un momento de urgente  
reflexión sobre el futuro de los procesos revolucionarios de 
nuestra América, especialmente de Venezuela, frente a una 
política de reseteo del sistema capitalista, activada con refinadas 
estrategias de colonización mental —que no solo naturalizan la 
retórica imperial en la conciencia de los pueblos, sino que crean 
las condiciones materiales y simbólicas para una guerra infinita—.  

Es preciso señalar que, en estas páginas, no se pretende 
escribir un vademécum para una comunicación nueva, tan solo 



280

Frantz Fanon

intentamos compartir unas pinceladas de los aportes que el  
debate de(s)colonial ofrece al entendimiento de nuestras 
realidades, como pueblos de los Sures globales, para ir creando 
el acontecimiento comunal. Abrir este libro, penetrar en él, es 
comprender el imperativo de resemantizar el concepto mismo 
de comunicación, y trascender el posicionamiento teórico que 
asume la comunicación como mera transmisión de información. 

Ante los riesgos y las «posibilidades» que supone este siglo, la 
batalla comunicacional demanda tejer, espiritual y místicamente, 
otro nivel de aspiraciones, de sueños, de modelos de existencia. Este 
ejercicio debe hacer florecer, incluso, emocionalidades para hacer 
soñar el vivir bien, el deseo de comuna, y no el fantasma de querer 
vivir mejor y estar-en-la-riqueza (fundamentos de la existencia de 
la sociedad de consumo). La intencionalidad de comunicar fuera 
de la estrategia colonial requiere admitir que el modelo civilizatorio 
hegemónico está en crisis; además, reconocer que este modelo 
también lo tenemos adentro (está interiorizado en nosotros/as, y 
es parte de nuestra identidad). En otras palabras: nuestra cultura, 
nuestra forma de concebir la vida, nuestros anhelos, nuestros 
sentimientos —esto es, nuestra subjetividad— están constituidos de 
lo que está en crisis. Aseverar que vivimos una crisis civilizatoria 
nos incluye de lleno en la crisis, y ya no únicamente como víctimas, 
sino con todas las manifestaciones involuntarias o voluntarias que 
permiten reproducir la civilización moderna. En consecuencia, es 
fundamental dibujar otros imaginarios que ayuden a concebir otras 
realidades como posibles y, a su vez, definir otro tipo de prácticas 
comunitarias como viables. Dicho de otro modo: una comunicación 
comunal debe alimentar y desempolvar otras utopías, que la gente 
de nuestra tierra tiene, pero que pareciera que se han olvidado, 
aunque constituyen alternativas de salvación de la vida. 



281

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

281

Contrario al fantasma del desarrollo/progreso, que nos hace ver 
a la madre tierra como objeto, el horizonte comunitario parte de la 
sacralidad de todos los seres vivientes. Por ende, una comunicación 
comunal debe nutrir esa subjetividad comunitaria desde una 
multidimensionalidad. Siguiendo la perspectiva del maestro Rafael 
Bautista Segales, expresada en el segundo capítulo de este libro, los 
tránsitos existenciales no se hacen solo con verdades: se hacen con 
emociones, sentimientos, imaginarios, voluntades de quienes están 
escribiendo la historia del mundo nuevo. La espiritualidad de otra 
forma de vida, en la que la gente se siente y se sueña comunidad, 
está presente en muchas expresiones del lenguaje y de la vida  
populares, que no han sido subsumidas por completo por la  
modernidad: en las comunidades indígenas, en las familias  
campesinas, en los barrios. Dicho de otro modo: forman parte del 
hoy como síntesis de las cosmovisiones ancestrales y las experiencias 
y búsquedas contemporáneas del querer-vivir-propio de los pueblos, 
las comunidades, que construyen alternativas al capitalismo y al 
orden neocolonial. Desde ese entendido, la comunicación comunal 
tiene que ser capaz de desmarcarse de la lógica de producir para el 
opresor —ya sea para halagarlo o para denunciarlo—, y adoptar el 
hábito de hacer un entramado comunicacional desde la comunidad, 
y para la comunidad (incluidos en esta los ancestros y la madre 
tierra). He allí una de las claves de la comunicación comunal.

Pensar una comunicación para un cambio cultural también 
precisa tener claro que los medios nos constituyen y nos definen. 
Más allá: que el conocimiento y la comunicación modernos  
(hechos carne en nosotros/as) encubren una forma de existencia, y 
producen un tipo de subjetividad. Acá, la pregunta es la siguiente: 
¿cuál es la racionalidad que toma vida en nuestros teléfonos, en 
nuestras tabletas, en el internet de las cosas, en la inteligencia 
artificial? ¿Cómo estas formas de razonamiento y de habla  



282

Frantz Fanon

modernas inciden dialécticamente en los cerebros y en las 
expectativas de los pueblos?

Las respuestas a cualquiera de los interrogantes que nos 
planteemos deben interpretarse desde el tránsito civilizatorio. El  
vivir mejor que proyecta el modelo de desarrollo impuesto por el 
capitalismo —y por el horizonte cultural que lo ha engendrado: 
la modernidad— es inviable. ¿A costa de quiénes queremos  
vivir mejor?, diría el maestro descolonial Juan José Bautista. De 
lo que no se da cuenta el tipo de pensamiento colonizado sobre 
el vivir mejor y el ser desarrollados «es de que precisamente el  
proyecto de la modernidad, “exitoso” en países del primer mundo, 
es el causante de la realidad miserable que queremos superar». 
Para que pueda realizarse un individuo «exitoso» debe  
haber un millón de «no exitosos». La comunicación comunitaria 
necesita mostrar, sin máscara, la vitrina de la modernidad, con 
la «buena vida» asociada al horror que implica la explotación del 
otro, y con las mercancías del capital —en el verbo encendido 
de Marx— chorreando sangre. De no hacerlo, lo comunal sería 
solo una muletilla en una comunicación que estaría reforzando 
las distopías que la modernidad impone. La comunicación y el 
discurso político revolucionarios deben hacer comprensible que el  
vivir bien en comunidad no tiene nada que ver con el afán 
consumista de bienes materiales. De ahí, la necesaria batalla de los 
metarrelatos, y de las «imágenes», las estéticas y las sensaciones 
asociadas a ellos. Recuerda Fanon (2016 [1961], p. 180): «Todo 
puede explicarse al pueblo a condición de que se quiera que 
comprenda realmente». 

Este giro, como se ve, no puede realizarse sino reflexionando 
el contenido de la comunicación comunitaria. La comunicación 
comunal, como fruto y expresión de la comunidad, responde al 



283

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

283

criterio de la vida, no a un criterio de verdad o no verdad. En el 
sentir de Franz Hinkelammert (2018), este criterio «opera» en hacer 
sentir una vida lograda, a partir de una racionalidad convivencial, 
que respeta el circuito natural de la vida:

… (y somete) todo cálculo al criterio de vida-muerte. […] se trata 
de puro vivir o me destruyo. Tú entiendes con el pensamiento del 
capitalismo que puedes vivir este siglo, todavía, pero el otro ya no. 

[…] En el vivir o morir está la clave de la racionalidad. Si tú 
atraviesas una calle donde hay mucho tráfico, sabes que el camino más 
recto es directo, entonces, si la racionalidad medio-fin es marchar, y lo 
haces, estás muerto después de dos pasos. Tienes que poner en segundo 
lugar el medio-fin, porque se trata de vida o muerte. Si tú puedes vivir 
con eso, entonces es racional. (pp. 4-5)

Ahora bien, si las teorías que hemos absorbido nos dicen que 
la comunicación es más eficaz cuanto más se parece a la realidad, 
¿qué pasa cuando la realidad está invertida, o sea, al revés? La 
comunicación comunitaria debe poner la realidad de pie y develar 
la esencia oculta detrás de la realidad puesta de cabeza. Ya no podemos 
ser un pueblo que vive en el aire, zumbando las tempestades del 
colono. Cara-a-cara, mano-a-mano, no solamente hay que combatir 
—enseñaría Fanon (2016 [1961])— por la libertad del pueblo: 

… también hay que volver a enseñar a ese pueblo y a uno mismo, durante 
todo el tiempo de la lucha, la dimensión del hombre [del ser humano]. 
Hay que remontar los caminos de la historia, de la historia del hombre 
[del ser humano] condenado por los hombres [los seres humanos, desde 
un sistema colonial] y provocar, hacer posible el reencuentro con su 
pueblo y con los demás [seres humanos]. (p. 300)

El siglo xxi igualmente puede ser la hora del recuento de la 
historia: el tiempo de truncar la cruzada permanente de conquista 



284

Frantz Fanon

mental y espiritual que mantiene el capitalismo…; de descolonizar 
las formas en que nos relacionamos con el otro. La esperanza está 
en que los pueblos seamos capaces de asumir la transformación de 
modo existencial. Hinkelammert (2018) precisa algunos elementos 
de discernimiento de la contradicción que supone la irracionalidad 
moderna y aclara qué significa poner la realidad y a la gente de pie: 

… significa pensar todo a partir de la corporeidad: el ser humano, el 
mundo. 

[…] Por ejemplo, los empresarios hacen plata, entonces se dice que 
son «materialistas»; ¡no son materialistas!: ¡son idealistas! Pero los 
llamamos «materialistas». Y eso es un honor que no merecen, porque 
destruyen la materia, y la sustituyen por dinero; entonces, viven por 
dinero. Y el dinero es algo espiritual, no es material. El dinero ni puedes 
verlo, en el sentido estricto. Si ves mis billetes, eso no dice que sea 
dinero: puede ser una falsificación; entonces, no es dinero. Lo que tú ves 
no es dinero, por eso lo puedes tener en una tarjeta: tú pagas y no hay 
dinero, no hace falta; o es dinero, pero el dinero no es algo que se tiene 
a la mano. […] De ahí que se haga tan difícil hablar de materialismo, de 
idealismo, cuando nuestro mundo es terriblemente idealista, por todos 
lados. Pero lo real es la vida-muerte. (pp. 2-3)

El giro que hace Hinkelammert (op. cit.) con la acotación sobre el 
verdadero materialismo —que se sustenta en la corporeidad viva— deja 
ver la confrontación contra la determinación idealista de un proyecto 
insostenible que lleva directamente al suicidio colectivo. La forma de hacer 
frente a esta lógica, que deja a los seres humanos a merced de los designios 
de un proyecto civilizatorio autodestructivo, es asumir la dimensión 
ético-cultural de la transformación de los modos de vida, los códigos, la 
comunicación, la relación humanos; de lo contrario, hasta nuestros sueños 

de redención quedarán sepultados en el cortejo triunfal de los colonos.

¿Cuál es la particularidad de este momento de liberación 
popular? Tanto la riqueza de las experiencias y los aprendizajes 



285

La guerra cognitiva en la agonía digital 4.0
Sentidos y horizontes de la comunicación comunal en el tránsito hacia una humanidad nueva

285

que nutren las luchas populares como los efectos de la crisis 
sistémica más alarmante que jamás haya enfrentado la humanidad 
configuran un torrente de sentipensamiento que brama la 
memoria de la comunidad como un imperativo relacional si 
queremos que la vida siga siendo vida. 

En un momento en que se ha perdido el sentido mismo de 
la vida, pensar una comunicación para llevar a la humanidad 
a una nueva época comunal pasa por entender qué significa 
la comunidad, y en qué se distingue de la sociedad moderna. 
Definitivamente, una comunicación comunitaria no puede sino 
proponerse la restauración de la vida misma, como condición 
obligatoria de todas las demás posibilidades existenciales. 

¡Creemos en el sentido del mensaje de Fanon!: la humanidad 
espera algo más de nosotros/as que esa imitación caricaturesca, y en 
general obscena, del guion del colono. Por Occidente, por nosotros 
mismos y por la humanidad toda, compañeros, compañeras, ¡hay  
que cambiar!: hay que desarrollar una racionalidad otra, un 
pensamiento nuevo, cultivar una comunicación nueva para 
reencantar el mundo, para crear un conglomerado humano nuevo, 
donde emergerá la humanidad nueva. 

Nerliny Carucí1

1	 Campesina ayamana. Periodista científica y psicóloga social-comunitaria, 
con maestría en Ciencias de la Educación y Análisis del Discurso. Investiga-
dora de Pueblos: Instituto para el Pensamiento Original. Correo electrónico: 
nerlinycaruciubv@gmail.com. 



286

Frantz Fanon

Referencias 

Bautista, J. J. (2014). ¿Qué significa pensar desde América Latina? 
Madrid: Akal. 

Dussel, E. (2025). Hacia una teoría de la modernidad/colonialidad. 
La descolonización epistemológica (ed. K. Colmenares 
Lizárraga). Madrid: Akal/Inter Pares.

Fanon, F. (2016). Los condenados de la tierra. La Paz: Ministerio 
de Trabajo, Empleo y Previsión Social. (Obra original 
publicada en 1961).

Hinkelammert, F. (2018). Entrevista a Franz Hinkelammert por 
Juan José Bautista Segales. Moravia, Costa Rica, octubre 
de 2017. Praxis. Revista de Filosofía, (77), 1-24.

Martí, J. (1891). Nuestra América. La Revista Ilustrada de Nueva York. 
Ochoa, K. (5 de septiembre de 2025). ¿Cómo resistir a la dominación 

moderno-colonial? [Archivo de video]. Canal Enfoque. YouTube. 
https://youtu.be/acQXyoZqgF0?si=DrgOvfih3CbQGmZw





Esta obra, publicada con el auspicio del Fondo Nacional
de Ciencia, Tecnología e Innovación (Fonacit),

de la República Bolivariana de Venezuela,
se terminó de imprimir, en Caracas,

en octubre de 2025.






